
 

AKSELERASI: 
JURNAL PENDIDIKAN GURU MI 
Volume 6, Nomor 2, Desember  2025, Hal. 151-161 

 

 

KONSEP FITRAH DALAM PERSPEKTIF IMAM AL-GHAZALI: 

KAJIAN TEORITIS TENTANG HAKIKAT MANUSIA 

  
Mochammad Najibulloh1, Abdullah Hasyim Zain2, Ahmad Izzudin Faqih3, Suparwoto 

Sapto Wahono4, Moch. Imam Machfudi5 

1Universitas Kiai Haji Achmad Siddiq Jember 

e-mail : unajib34@gmail.com  
2Universitas Kiai Haji Achmad Siddiq Jember 

e-mail: adullahhasyim.zain72@gmail.com 
3Universitas Kiai Haji Achmad Siddiq Jember 

e-mail: ahmadizzuddinfaqih@gmail.com  
4Universitas Kiai Haji Achmad Siddiq Jember 

e-mail: wahsapto@uinkhas.ac.id  
5Universitas Kiai Haji Achmad Siddiq Jember 

e-mail: imam.machfudi@gmail.com 

 

ABSTRACT 

This study aims to examine in depth the concept of human fitrah in the 
perspective of Imam Al-Ghazali as a foundational understanding of human 
creation, innate potential, and the direction of spiritual, moral, and intellectual 
development. This research employs a library research method by reviewing 
various primary and secondary sources, including Al-Ghazali’s classical works, 
books, and relevant national and international journals. The analysis is carried out 
using a qualitative descriptive approach to map Al-Ghazali’s thought regarding 
the fundamental structure of fitrah, which encompasses the physical, spiritual, 
intellectual, and moral dimensions of human beings. The findings indicate that Al-
Ghazali views fitrah as a pure potential granted by Allah, enabling humans to 
recognize truth and distinguish between right and wrong. This fitrah develops 
through the interaction of the intellect (‘aql), heart (qalb), and desire (nafs), 
which subsequently forms ethical behavior through the balance of four essential 
faculties: reason, anger, desire, and justice. Furthermore, education plays a 
crucial role in directing the development of human fitrah through purification of 
the heart, sincerity of intention, and spiritual reinforcement. Thus, Al-Ghazali’s 
concept of fitrah serves as a fundamental framework for understanding human 
character and the process of moral formation within Islamic education. 
 

Keywords: Human Nature, Fitrah, Al Ghazali 

 
 

ABSTRAK 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara mendalam konsep fitrah manusia 

dalam perspektif Imam Al-Ghazali sebagai dasar pemahaman mengenai hakikat 

penciptaan manusia, potensi bawaan, serta arah perkembangan spiritual, moral, 

dan intelektual manusia. Kajian ini menggunakan metode penelitian kepustakaan 

dengan menelaah berbagai literatur primer dan sekunder seperti kitab-kitab Al-

Ghazali, buku, serta jurnal nasional dan internasional yang relevan. Analisis 

dilakukan melalui pendekatan deskriptif kualitatif untuk memetakan pemikiran Al-

mailto:unajib34@gmail.com
mailto:adullahhasyim.zain72@gmail.com
mailto:ahmadizzuddinfaqih@gmail.com
mailto:wahsapto@uinkhas.ac.id
mailto:imam.machfudi@gmail.com


AKSELERASI: Jurnal Pendidikan Guru MI 

 

Vol. 6, No.2, Desember-2025, Hal. 151-161  152 
 

Ghazali mengenai struktur dasar fitrah yang mencakup unsur jasmani, ruhani, akal, 

dan moral. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Al-Ghazali memandang fitrah 

sebagai potensi suci yang dianugerahkan Allah kepada manusia untuk mengenal 

kebenaran dan membedakan hak serta batil. Fitrah ini berkembang melalui 

interaksi antara akal, qalb, dan nafs, yang kemudian melahirkan akhlak melalui 

keseimbangan empat kekuatan dasar: akal, amarah, syahwat, dan keadilan. Selain 

itu, pendidikan berperan penting dalam mengarahkan perkembangan fitrah 

manusia melalui penyucian hati, pelurusan niat, dan penguatan spiritualitas. 

Dengan demikian, konsep fitrah menurut Al-Ghazali menjadi landasan penting 

dalam memahami karakter manusia dan proses pembentukan akhlak dalam 

konteks pendidikan Islam. 

 

Kata Kunci: Hakikat Manusia, Fitrah, Al Ghazali 

  

PENDAHULUAN 

 Hakikat manusia merupakan esensi terdalam yang melakat dari setiap individu dam 

menjadikan fondasi bagi pembahasan mengenai siapa dan bagaimana manusia itu sendiri. 

Pembahasan ini selalu menempati posisi yang sangat penting dalam diskursus keilmuan, salah 

satunya dalam pandangan Al Ghazali yang berpandangan bahwa hakikat manusia  bukan 

sekadar makhluk yang biologis saja, melainkan juga sebuah entitas multidimensional yang 

memadukan antara akal, jasmani, dan ruh (Oktori, 2021).   

Dalam perspektif keislaman sendiri, hakikat manusia ditempatkan pada posisi yang sangat 

mulia. Dimana manusia dipandang sebagai makhluk yang berbeda dengan lainnya, karena 

manusia dianugerahi akal untuk berfikir, hati untuk merasakan, serta ruh untuk mengetahui 

siapa tuhannya (Qia et., al. 2024). Kemampuan-kemampuan tersebutlah yang menjadikan 

manusia berada pada derajat yang istimewah dibandingkan makhluk manusia lainnya. Bahkan, 

dalam Al Qur’an manusia juga disebut sebagai khalifah fi al-ardh yang memposisikan manusia 

sebagai pemimpin dan tanggungjawab dalam memakmurkan  kehidupan di bumi. Dengan 

demikian, pembahsan hakikat manusia tidak hanya terhenti pada konsep teoritis saja, melainkan 

berkaitan dengan spiritualitas, etika, dan pengembangan karakter.  

Pembahasan mengenai hakikat manusia sebenarnya telah ada sejak zaman dahulu dan terus 

berkembang hingga saat ini, dimana hakikat manusia itu sendiri memiliki makna yang tentu 

berbeda-beda. Menurut Fakih et al., (2023) Manusia dapat dilihat dari empat segi sudut pandang 

yakni (1). Manusia dari segi psikologi merupakan manusia yang dipahami sebagai makhluk 

dengan struktur batin yang cukup rumit yang terdiri atas pikiran, emosi, perilaku, dan proses-

proses kognitif yang saling berkaitan, (2) Manusia dalam segi biologis dilihat sebagai organisme 

yang tersusun atas berbagai sisteme tubuh yang saling bekerja secara teratur, pembahasan dalam 

segi ini dipandang dalam fungsi biologis, mekanisme biologis untuk mencakup stuktur anatomi 

manusia, (3) Manusia dalam konteks spiritual, manusia dipahami sebagai makhluk yang 



Najibulloh, Zain, Faqih, Wahono, Machfudi, Perspektif Imam Al-Ghazali 
 

memiliki kedalaman ruhaniah dimana manusia akan mencari makna tentang kehidupan mereka, 

nilai moral, serta hubungan dengan realitas dan menghubungkan diri mereka dengan sesuatu 

yang dianggap suci atau ilahi, (4) Manusia juga dilahat dalam segi sosiologis, dimana manusia 

merupakan makhluk sosial, dimana manusia sejatinya tidak dapat hidup sendiri melainkan 

membentuk kelompok atau komunitas, saling berinteraksi, dan membentuk adanya norma-

norma lingkungan yang mereka yakini dan sepakati.  

Sejak masa awal perkembangan pemikiran islam, para ulama, teolog, serta filsuf muslim 

telah mengemukakan berbagai pandangan tentang ushul, sifat dasar, serta potensi yang melekat 

pada diri manusia, salah satu pemahaman mengenai konsep hakikat manusia tersebut adalah 

fitrah. Menurut Septimiarti, (2023) hakikat manusia adalah wujud yang diciptakan dengan 

segala potensi-potensi untuk hidup yang dimana hal ini berhubungan dengan konsep fitrah 

sebagai manusia. Salah satu konsep umum inilah keadaan asli manusia sejak diciptakan yang 

dikaitkan dengan kecenderungan pada kebenaran, kesucian jiwa dan rohani dalam nilai-nilai 

ketauhidannya.  

Salah satu tokoh islam yang berkontribusi dalam memberikan pemahaman mengenai 

konsep fitrah manusia adalah Imam Al-Ghazali yang dikenal sebagai filsuf muslim yang 

mendasarkan pemikirannya pada Al-Quran dan Al-Sunnah, selain itu juga mampu 

mengintregasikan teologi, filsafat, dan tasawuf secara harmonis. Menurut Imam Al-Gazhali 

hakikat manusia tidak sepenuhnya mampu dipahami melalui akal dan pikiran rasional saja 

melinkan adanya dimensi rasa yang lebih dalam dan dasar dengan melibatkan adanya hati 

sebagai bentuk penghayatan pemhaman tentang hakikat manusiaitu sendiri. Hal ini sudah 

dijelaskan bahwasanya dalam konsep hakikat manusia berupa fitrah tersebut terdiri dari tubuh 

(jasmani) yang fana dan roh yang kekal (Fakih et al., 2023).  Hal ini menjelaskan bahwa Imam 

Al-Ghazali menempatkan  manusia diciptkan oleh Allah SWT yang memiliki potensi bawaan 

untuk mengenal suatu kebenaran, akan tetapi manusia juga rentan dalam pengaruh lingkunan, 

tradisi, budaya, hawa nafsu, dan kepentingan duniawi. Pemahaman fitrah manusia ini tidak 

hanya bersifat normatif, namun juga menggambarkan dinamika perkembangan signifikan 

manusia menuju suatu kesempurnaan baik jasmani, spiritual, maupun akal pikiran. Oleh karena 

itu, pemahaman mengenai fitrah tidak hanya sekedar tentang kondisi asal manusia, melainkan 

juga proses dan dinamika pembentukannya sendiri. 

Kemajuan zaman sekarang ini, kajian mengenai fitrah manusia semakin relevan. Merajuk 

pada adanya perubahan sosial, perkembangan teknologi yang signifikan, serta banyaknya krisis 

moral yang muncul dalam kehidupan masyarakat hingga menimbulkan berbagai macam 

pertanyaan mengenai apa dan bagaiaman yang sebenarnya terjadi tentang dasar etika manusia, 

hakikat manusia sebagai manusia itu sendiri baik manusia dengan Tuhannya maupun dengan 



AKSELERASI: Jurnal Pendidikan Guru MI 

 

Vol. 6, No.2, Desember-2025, Hal. 151-161  154 
 

manusia lainnya. Berdasarkan permasalahan itulah pembahasan mengenai prespektif hakikat 

manusia patut digali lebih lanjut lagi, salah satunya dengan mengkaitkan prespektif tokoh klasik 

islam Imam Al-Ghazali dengan memberikan kerangka konseptual yang kokoh untuk memahami 

karakter manusia serta menawarkan solusi etika, spiritual, dan akal dalam menghadapi 

problematik kehidupan kontemporer saat ini. 

Pembahasan mengenai fitrah manusia sudah banyak dilakukan, namun penafsiran konsep 

fitrah manusia dalam pemikiran Imam Al-Ghazali ini masih membutuhkan kajian yang lebih 

sistematis dan mendalam. Hal ini dikarenakan konsep pemikiran Imam Al-Ghazali tidak hanya 

tersebar di satu kitab saja melainkan juga di berbagai karya yang telah diciptakanya, dengan 

gaya penjelasan yang filosofis-sufistik. Pendekatan holistik diperlukan untuk mendapatkan 

pemahaman yang utuh mengenai bagaimana Imam Al-Ghazali menjelaskan potensi dasar 

manusia, faktor yang mempengaruhinya, dan bagaimana fitrah dapat dijaga dan dikembangkan. 

Adanya latar belakang di atas, penelitian yang berjudul “Konsep Fitrah dalam Prespektif 

Imam Al-Ghazali: Kajian Teoritis tentang Hakikat Manusia” menjadi penting untuk dilakukan. 

Kajian ini diharapkan mampu memberikan penjelasan sekaligus pemahaman yang komprehensif 

tentang bagaimana Al-Ghazali menjelaskan hakikat manusia, potensi dasar yang dianugrakan 

Allah SWT, serta faktor-faktor yang mempengaruhi perkembangan fitrah manusia itu sendiri.  

  

METODE 

 Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kajian pustaka (systematic literature riview) 

Menurut Marzali (dalam Waruwu, 2023) penelitian dengan menggunakan kajian leteratur 

merupakan penelusuran dan penelitian kepustakaan yakni dengan membaca buku, jurnal, dan 

publikasi pustaka lain yang berkaitan dengan topic penelitian. Teknik pengumpulan data yang 

dilakukan dalam penelitian ini yakni dengan melakukan ketekunan peneliti dalam mengkaji 

pustaka dari sumber-sumber rujukan yang relevan dengan topic penelitian yakni dengan 

membaca buku dan jurnal yang kemudian dianalisis dan diklasifikasikan.  

 Tahapan dalam kajian literatur menggunakan teknik Miles dan Huberman yang  

meliputi pengumpulan artikel, reduksi atau meringkas jumlah artikel berdasarkan variabel, 

penyusunan artikel, dan penarikan kesimpulan (Sidiq & Choiri, 2019). Adapun sumber rujukan 

dalam penelitian ini yakni buku, jurnal nasional, dan jurnal internasional yang menjadi fokus 

dalam penelitian ini. 

 Analisis yang digunakan dalam penelitian ini menggunakan analisis deskriptif kualitatif. 

Menurut Cresswell (dalam Kaharuddin, 2021) analisis kualitatif mengarahkan pada pengkajian 

deskriptif naratif bukan angka (kuantitatif), dimana landasan teori dijadikan sebagai pemandu 



Najibulloh, Zain, Faqih, Wahono, Machfudi, Perspektif Imam Al-Ghazali 
 

agar fokus penelitian sesuai dengan apa yang dikaji. Dalam hal ini peneliti berfokus pada 

“Konsep Fitrah dalam Perspektif Imam Al-Ghazali: Kajian Teoritis Tentang Hakikat Manusia”. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

KONSEP FITRAH DALAM PANDANGAN AL GHAZALI 

 Fitrah pada dasarnya dapat diartikan sebagai kondisi awal manusia ketika diciptakan 

oleh Allah, dimana manusia masih suci dan belum terpengaruhi oleh lingkungan dalam 

perjalanan kehidupan mereka. . Dalam Al Qur’an sendiri kata seperti fathara, khalaqa, dan 

ansyaa digunakan untuk menunjukan pengertian mengenai penciptaan sesuatu yang belum ada 

dan menjadi pola dasar sehingga diperlukan adanya penyempurnaan (Hasyim dalam Septimiarti, 

2023). Oleh karena itu, konsep fitrah sering dipahami berbeda-beda akan tetapi intinya tetap 

merujuk pada dasar manusia yang diciptakan oleh Allah dengan kemampuan untuk mengenal 

dan mencari kebenaran. Dalam konteks teologis, fitrah dapat diartikan sebagai kesediaan 

manusia untuk mengakui penciptanya dan menerima nilai-nilai kebaikan.  

 Kata fitrah seringkali berkaitan dengan konsep fitrah yang terjadi dengan manusia, 

dimana fitrah pada konsep manusia sendiri merupakan kemampuan Allah untuk memberikan 

dan menciptakan manusia dengan segala sesuatu potensi yang dimiliki manusia itu sendiri agar 

mereka mampu untuk menjalani kehidupan di bumi. Menurut Toni (dalam Oktori, 2021) fitrah 

diartikan sebagai pemberian Allah kepada manusia, baik potensi yang ada dalam dirinya, 

bersemayam pada kehidupan manusia itu sendiri, dengan tujuan agar manusia tersebut mampu 

mengenali rab-nya (ma’rifatullah). Potensi ini menjadikan dasar dari segala bentuk 

perkembangan yang terjadi pada manusia baik dari segi intelektual, moral, maupun spiritual.  

 Imam Al Ghazali sebagai tokoh terkemuka dalam islam, memandang bahwa manusia 

sejak ia lahir (diciptakan) oleh Allah telah dibekali fitrah. Potensi yang dimiliki oleh manusia 

yang telah diberikan oleh Allah, menjadikan manusia sebagai makhluk yang berbeda dengan 

ciptaan makhluk Allah yang lainnya. Dalam pandangan Al Ghazali fitrah manusia tidak hanya 

menyoalkan tentang keadaan biologis saja, melainkan juga spiritual yang dimiliki oleh manusia 

itu sendiri. Menurut Katni (dalam Rifa et al., 2025) fitrah manusia dalam padangan Al Ghazali 

yakni terbagi menjadi tuhun (materi) dan jiwa (immateri) yang mana jika seseorang hanya 

berfokus pada kebutuhan fisiknya (materi) maka dia akan kehilangan arah dalam hidupnya 

(immateri) yang sejatinya manusia adalah makhluk yang pasti akan kembali kepada tuhannya.  

 Pandangan Al Ghazali inilah yang menjadikan fitrah berkembang sebagai akal (al-aql) 

yang dijadikan sebagai instrument rasional dalam spiritual. Al ghazali memandang bahwa fitrah 

sebagai akal tidak hanya berpikir secara rasional saja, melainkan juga sebagai bentuk 

pemahaman manusia dalam membedakan haq dan batil dan menjadikan akal sebagai tuntutan 



AKSELERASI: Jurnal Pendidikan Guru MI 

 

Vol. 6, No.2, Desember-2025, Hal. 151-161  156 
 

hidup manusia (Sahbana, 2022). Pada literatur pendidikan islam dalam pandangan Al Ghazali 

memandang bahwa fitrah merupakan sebuah hadiah dari tuhan yang tidak hanya berkaitan 

dengan fisik namun juga spiritual dan psikologi dari manusia itu sendiri. Oleh karenanya, fitrah 

dalam pandangan Al Ghazali dapat melipuri kemampuan rasional akal (al-aql), spiritual 

(qalb/ruh), keinginan moral, serta cenderung untuk mencari kebaikan dan kebenaran (Ghalib et 

al., 2022). 

FITRAH MANUSIA DALAM PENGEMBANGAN AKAL  

 Allah menciptakan manusia menjadi berbeda dengan makhluk yang lain karena manusia 

memiliki keistimewaan tersendiri yakni akal untuk berfikir, oleh karenanya manusia ditunut 

untuk tidak hanya berfokus pada jasmaninya saja melainkan juga pada aspek rohani. Menurut 

Mansur (dalam Sahbana, 2022) akal merupakan keistimewaan yang diberikan oleh Allah kepada 

manusia yang ditujukan agar manusia mampu mengetahui dan memahami dalam menjalani 

kehidupannya. Sehingga dalam hal ini, akal dapat dikatakan sebagai sumber befikir manusia 

dalam memahami dan mengetahui berbagai hal yang terdapat dalam otak mereka.  

 Potensi akal yang dimiliki oleh manusia inilah yang dijadikan sebagai acuan mengapa 

manusia menjadi makhluk yang berbeda dengan makhluk ciptaan Allah lainnya. Adapun 

menurut Septimiarti (2023) menyebutkan bahwa hidayat al-aqliyyat (potensi akal) merupakan 

kemampuan dasar manusia dalam emmahami symbol, kemampuan menalar, menganalisa dan 

membandingkan informasi, serta menarik sebuah kesimpulan untuk mencapai sebuah 

kebenaran. Dengan kata lain, potensi akal yang menjadi fitrah dalam diri manusia, pada 

dasarnya berfungsi sebagai daya kritis manusia untuk membedakan kesalahan maupun 

kebenaran dalam menjalankan kehidupan.  

 Dengan demikian, potensi akal juga termasuk kedalam fitrah manusia sebagai daya 

kritis manusia untuk membedakan antara kebenaran dan kebatilan dalam kehidupannya. Hakikat 

akal dalam pandangan Al Ghazali dipahami sebagai bentuk pengetahuan manusia yang muncul 

dari interaksi manusia dengan alam, dimana hakikat akal dijadikan sebagai puncak kekuatan 

gharizah (semangat) manusia dalam mencari akibat dari segala persoalan dan mencegah hawa 

nafsu yang mengajak pada kesenangan sesaat (Ashsiddiqi, 2022). Pada akhirnya akal manusia 

akan berusaha untuk mencari dan mendekatkan diri mereka dalam kebenaran spiritualitas yakni 

dengan mengenal, mendekatkan, dan mentaati penciptanya.  

 Al Ghazali memandang bahwa akal merupakan bagian fundamental dari fitrah manusia 

yang berfungsi sebagai sarana utama untuk memahami dan mengarahkan kehidupan manusia. 

Menurut Lestari et al., (2024) Al Ghazali membedakan akal menjadi dua bagian potensi yakni 

akal praktis yang berfokus pada jasmani manusia dalam merespons rangsangan melalui tindakan 

nyata serta menggerakan anggota tubuhnya, dan teoritis yang berfokus pada kerohanian dalam 



Najibulloh, Zain, Faqih, Wahono, Machfudi, Perspektif Imam Al-Ghazali 
 

mencari sebuah kebenaran termasuk kedalam menelaah hakikat pengetahuan dan kemampuan 

nalar kritis yang mendalam.  Dengan kedua jenis akal inilah yang menunjukan bahwa fitrah 

manusia tifak hanya sebatasa jasmani rohani, melainkan dengan kapasitas intelektual yang harus 

dikembangkan demi mencapai kematangan berfikir dalam kehidupannya.  

 

FITRAH MANUSIA DALAM PEMBENTUKAN MORAL 

 Secara etimologis, moral berasal dari kata latin mores  yang dapat diartikan sebagai tata 

cara, sebuah kebiasaan, dan adanyat adat yang dilakukan oleh manusia. Moral dalam kehidupan 

manusia diartikan sebagai sebuah norma sosial yang berlaku pada suatu kelompok masyarakat 

tertentu. Dalam pembentukan moral sendiri menunjukan bahwa perilaku baik dan buruknya 

seseorang akan sangat dipengaruhi oleh nilai dan norma yang ada di lingkungan mereka tinggal. 

Oleh karenanya pembahasan mengenai moralitas ini memiliki keterkaitan dengan fitrah 

manusia, karena fitrah manusia harusnya mampu untuk menerima, memahami, dan 

mengembangkan nilai moralitas tersebut.  

 Al Ghazalih menekankan bahwa fitrah manusia juga mencakup kesatuan antar dimensi 

jasmani pada manusia dan juga kerohanian yang ada dalam diri manusia. Menurut Fakih et al., 

(2023) menegaskan pandangan Al Ghazali bahwa kondisi tubuh juga mempengaruhi 

spiritualitas manusia yakni pada kesucian jiwa, dimana jiwa turut untuk mempengaruhi perilaku 

tubuh. Artinya bahwa adanya hubungan timbal balik dalam tubuh manusia dan spiritual dalam 

menjaga kebersihan dan kesehatan fisik menjadi bagian penting dari menjaga kemurnian fitrah 

manusia, dengan adanya tubuh yang mampu terpelihara dengan baik pada akhirnya berdampak 

terhadap kestabilan spiritual manusia itu sendiri yang dapat menunjang perilaku moral yang 

lebih baik.  

 Pemikiran Al Ghazali tentang moral juga tercermin dalam karya fundamentalnya dalam 

kitab Ihya’ Ulumuddin dimana dalam islam moral memiliki kesetaraan arti dengan akhlak 

manusia, meskipun terdapat beberapa perbedaan yang signifikan. Dimana moral sangat 

dipengaruhi oleh adat dan norma yang berlaku di dalam lingkungan dan dapat berubah sewaktu-

waktu, sedangkan akhlak menggunakan tolak ukur yang tetap yakni dengan berlandaskan Al 

Qur’an dan Hadis. Meskipun demikian, fitrah manusia dalam membentuk moralitas justru lebih 

kompleks dalam pandangan Al Ghazali dimana fitrah manusia tidak hanya sebatas pengaruh 

dari norma yang berlaku melainkan landasan spiritual yang lebih tinggi menuntut manusia 

untuk membentuk akhlak yang benar (Fadlulah et., 2023). 

 Fadlulah et.,al. (2023) juga menegaskan bahwa pandangan Al Ghazali mengenai akhlak 

manusia tidak muncul begitu saja, melainkan harus dibangun melalui empat kekuatan dasar 

yang harus seimbang yakni: (1) Kekuatan akal yakni kemampuan berpikir secara rasional 



AKSELERASI: Jurnal Pendidikan Guru MI 

 

Vol. 6, No.2, Desember-2025, Hal. 151-161  158 
 

dengan membedakan kebenaran dan kebatilan, (2) Kekuatan amarah (ghadab) merupakan 

keseimbangan manusia dalam melahirkan sikap keberanian yang proporsional (syaja’ah) bukan 

keberanian yang destruktif, (3) Kekuatan Syahwat, pengendalian manusia atas nafsu yang ada 

dalam hati mereka, (4) Kekuatan keadilan yakni keselarasan dari tiga aspek sebelumnya 

sehingga dengan hal ini manusia mampu bertindak secara adil terhadap dirinya maupun orang 

lain.  

 Keempat unsur moral dalam pandangan Al Ghazali ini tercermin atas kesempurnaan  

moral yang dimiliki oleh diri Rasulullah, sehingga siapapun manusia yang mendekatkan diri 

dalam unsur tersebut dapat dikatakan sebagai manusia yang meneladani rasul-nya dan sekaligus 

mendekatkan diri manusia terhadap kebenaran yang dikehendaki oleh Allah. Rasulullah SAW. 

Juga menegaskan bahwa sejatinya ia diutus oleh Allahsebagai penyempurna akhlak, sehingga 

penyempurnaan akhlak inilah yang akan menjadi inti dari perjalanan manusia dalam 

kehidupannya.  

 Implikasi yang diberikan dalam pandangan Al Ghazali tentang fitrah manusia dalam 

membentuk moralitas dapat dilihat dalam tuntutan menjaga keseimbangan antara aspek fisik 

dan spiritual manusia saat menjalani kehidupan sehari-hari. Menurut Olan (dalam Fakih et al., 

2023) menegaskan bahwa pemeliharaan fitrah yang dilakukan manusia melalui kebiasaan untuk 

menjaga kesehatan tubuh dengan menjahui segala perilaku yang merusak tubuh dan moral akan 

menjadi keseimbangan antara nilai spiritual dan moralitas yang ada dalam kehidupan manusia. 

Dengan penguatan iman dan spiritualitas yang dilakukan memastikan bahwa potensi bawaan 

manusia (fitrah manusia) berkembang menuju nilai moralitas yang luhur.  

 

FITRAH MANUSIA DALAM PERSPEKTIF PENDIDIKAN 

 Pendidikan dalam pandangan Al Ghazali merupakan kesadaran yang dimiliki manusia 

dengan pontensi diri atau fitrah manusia dalam mencari kebenaran dan mendekatkan diri kepada 

Allah SWT. sehingga dalam konteks ini ilmu tidak hanya terfokus pada cara manusia dalam 

memahami dunia, namun juga dapat dijadikan sebagai sarana spiritual. Al Ghazali menegaskan 

bahwa proses pembelajaran mengandung kenikmatan tersendiri bagi jiawa, sehingga seseorang 

akan terus menggali pengetahuan, bahkan dalam konteks tertentu Al Ghazali memposisikan 

ilmu sebagai pembimbing hidup manusia agar dapat membedakan mana yang seharusnya 

dilakukan dan dihindari (Rifa et al., 2025). Dengan demikian, pengembangan ilmu menjadi 

bagian aktuliasasi diri terhadap fitrah manusia sebagai makhluk yang berakal dan menuntun 

mereka untuk mengenali dan mengikuti jalan kebenaran.  

 Al Ghazali juga menekan pentingnya niat yang lurus sebagai pondasi utama dalam 

menuntut ilmu. Menurut Firmansyah, (2025) Al Ghazali menekankan bahwa belajar harus 



Najibulloh, Zain, Faqih, Wahono, Machfudi, Perspektif Imam Al-Ghazali 
 

dilandasi dengan keingin untuk beribadah atau mendekatkan diri kepada Allah dan juga 

memberikan manfaat kepada sesame manusia, bukan sekedar mengejar kedudukan atau pujian 

semata. Pandangan yang diberikan oleh Al Ghazali ini menunjukan bahwa aktivitas pendidikan 

tidak dapat dipisahkan dari pembinaaan hati dan akhlak manusia, sebab kemampuan manusia 

dalam menilai baik buruknya sesuatu merupakan bagian dari manusia itu sendiri yang harus 

diarahkan.  

 Menurut Hastuti et al., (2025) menjelaskan bahwa Al Ghazali juga memposisikan 

tujuan pendidikan sebagai orientasi ketauhidan yakni dengan mengantarkan manusia semakin 

dekat dengan Allah melalui akhlak dan tindakan yang dilakukan oleh manusia. Al Ghazali 

selalu memandang peserta didik atau orang yang menuntut ilmu sejatinya sejak meraka 

dilahirkan telah dibekali fitrah untuk menerima nilai-nilai kebaikan dan kemampuan untuk 

mengekspresikan dirinya (Oktori, 2021).  Oleh karena itu, dalam hal ini belajar bukan sekedar 

memperkuat intelektualitas manusia melainkan juga pembentukan diri agar mampu menjadi 

manusia yang teladan dan bermanfaat bagi manusia lainnya. Al Ghazali menegaskan bahwa 

seseorang yang menuntut ilmu tidak hanya mencari dan menguasai pengetahuan, tetapi juga 

menyebarluaskan ilmunya demi kemaslahatan manusia lainnya. 

 

KESIMPULAN DAN SARAN 

Berdasarkan pemaparan kajian yang telah dilakukan sebelumnya, maka dapat ditarik 

kesimpulan sebagai berikut :  

1. Penelitian ini menyimpulkan bahwa fitrah dalam pandangan imam Al Ghazali merupakan 

sebuah potensi dasar yang telah dimiliki oleh manusia atas ciptaan Allah SWT, yakni 

dengan kecenderungan menuju kebenaran, kesucian jiawa, serta kemampuan manusia 

untuk mengenal tuhannya. Fitrah manusia tidak hanya mencakup aspek biologis atau 

kejasmanian melainkan juga dimensi akal, ruhani, dan moral yang membentuk keutuhan 

diri manusia itu sendiri. 

2. Fitrah juga dapat dikatakn sebagai potensi akal (al-‘aql) dimana Al Ghazali memandang 

rasionalitas manusia dalam membedakan hak dan batil. Dimana dalam konteks ini akal 

menjadi dasar utama yang harus dikembangkan oleh manusia untuk memahami hakikat 

keberadaanya di dunia 

3. Fitrah manusia dalam pembentukan moral menekankan bahwa nilai etika tidak hanya 

sebatas pengakuan manusia dalam mentaati norma sosial, namun juga diarahkan sebagai 

kesucian manusia untuk mencapai spiritualitas. Adanya keseimbangan antara jasmani dan 

ruhani merupakan salah satu terbentuknya akhlak yang benar untuk membentuk manusia 



AKSELERASI: Jurnal Pendidikan Guru MI 

 

Vol. 6, No.2, Desember-2025, Hal. 151-161  160 
 

dalam menjalani norma sosial, sebagaimana yang telah ditekankan oleh Al Ghazali dalam 

berbagai karyanya.  

4. Fitrah dalam perspektif pendidikan pada pandangan Al Ghazali menjadi dasar orientasi 

pendidikan islam yang menekankan penyucian hati, pelurusan niat, dan kedalaman spiritual 

manusia untuk mendekatkan diri dengan Allah SWT. Pendidikan dipandang sebagai 

sebuah proses penyatuan untuk mengembangan potensi yang telah dimiliki manusia, baik 

dalam segi intelektualnya, moral, dan juga spiritual.  

 

DAFTAR PUSTAKA 

Ashsiddiqi. (2022). Telaah Filosofis Fitrah Manusia dan Ilmu Pengetahuan dalam 

Islam : Karakteristik , Hubungan Organik , Dan Implikasi. 10(2), 143–156. 

https://doi.org/10.29313/tjpi.v10i2.7895 

Fadlulah et.,  al. (2023). Perkembangan Moral Menurut AL GHAZALI dalam Kitab Ihya 

Ulumuddin 2(1). 

Fakih, A., Islam, U., Sultan, N., Hasanuddin, M., Muhajir, M., Islam, U., Sultan, N., 

Hasanuddin, M., Kultsum, U., Islam, U., Sultan, N., & Hasanuddin, M. (2023). 

HAKIKAT MANUSIA MENURUT IMAM AL-GHOZALI DAN. 6(1), 34–46. 

Firmansyah, F. (2025). Filsafat Pendidikan Al-Ghazali ( Memahami Hakikat Manusia 

sebagai Pencari Ilmu ). 7(2), 31–43. 

Ghalib, M., Mujahid, A., Makassar, U. I. N. A., & Kendari, U. M. (2022). The Concept 

of Fitrah as a Paradigm of Islamic Education : Perspective of The Quran. 5(1), 

65–82. 

Hastuti, E. W., Audi, L. N., & Gusnita, W. (2025). Konsep Pemikiran Pendidikan Islam 

Imam Al-Ghazali Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau , Indonesia 

kembali nilai-nilai pendidikan yang bersumber dari tradisi keilmuan Islam . Al-

Ghazali tidak memperoleh kedudukan atau popularitas ( Abdullah , 2002 ). Tujuan 

ini selaras dengan nilai-. 2. 

Kaharuddin. (2021). Equilibrium : Jurnal Pendidikan Kualitatif : Ciri dan Karakter 

Sebagai Metodologi. Jurnal Pendidikan, IX(1), 1–8. 

http://journal.unismuh.ac.id/index.php/equilibrium 

Lestari, P., Hanafi, M. H., Ghalib, M. S., Muhammadiyah, U., & Umri, R. (2024). 

Hakikat Manusia ( Perspektif Filsafat Pendidikan Islam ). 2(1), 70–87. 

Oktori, A. R. (2021). Hakikat Fitrah Manusia dan Pendidikan Anak dalam Pandangan 



Najibulloh, Zain, Faqih, Wahono, Machfudi, Perspektif Imam Al-Ghazali 
 

Islam ( Suatu Tinjauan Teoritis ). 5(2). https://doi.org/10.29240/jpd.v5i2.3506 

Qia et.,  al. (2024). Hakikat manusia dan konsep islam tentang fitrah dalam ilmu 

pendidikan. 3, 12593–12596. 

Rifa, A., Distriani, D., Ayundia, G., & Azis, A. (2025). Hakikat Manusia dan Hakikat 

Pendidikan Islam dalam Perspektif Imam AL-GHAZALI. 15(6). 

https://doi.org/10.8734/CAUSA.v1i2.365 

Sahbana, M. D. R. (2022). Hakikat Sumber Daya ( Fitrah , Akal , Qalb , dan Nafs ) 

Manusia dalam Pendidikan Islam. 3(1), 1–6. 

https://doi.org/10.29210/08jces155000 

Septimiarti. (2023). Konsep Fitrah dalam Perspektif Al- Qur ’ an dan Pendidikan Islam. 

4, 1381–1390. 

Sidiq & Choiri. (2019). Metode Penelitian Kualitatif di Bidang Pendidikan. In Journal 

of Chemical Information and Modeling (Vol. 53, Issue 9). 

http://repository.iainponorogo.ac.id/484/1/METODE PENELITIAN 

KUALITATIF DI BIDANG PENDIDIKAN.pdf 

Waruwu, M. (2023). Pendekatan Penelitian Pendidikan: Metode Penelitian Kualitatif, 

Metode Penelitian Kuantitatif dan Metode Penelitian Kombinasi (Mixed Method). 

Jurnal Pendidikan Tambusai , 7(1), 2896–2910. 

 


