AKSELERASI:

JURNAL PENDIDIKAN GURU MI
Volume 6, Nomor 2, Desember 2025, Hal. 151-161

KONSEP FITRAH DALAM PERSPEKTIF IMAM AL-GHAZALI:
KAJIAN TEORITIS TENTANG HAKIKAT MANUSIA

Mochammad Najibulloh!, Abdullah Hasyim Zain?, Ahmad Izzudin Faqih?, Suparwoto
Sapto Wahono*, Moch. Imam Machfudi’
"Universitas Kiai Haji Achmad Siddiq Jember
e-mail : unajib34@gmail.com
ZUniversitas Kiai Haji Achmad Siddiq Jember
e-mail: adullahhasyim.zain72@gmail.com
3Universitas Kiai Haji Achmad Siddiq Jember
e-mail: ahmadizzuddinfagih@gmail.com
4*Universitas Kiai Haji Achmad Siddiq Jember
e-mail: wahsapto@uinkhas.ac.id
SUniversitas Kiai Haji Achmad Siddiq Jember

e-mail: imam.machfudi@gmail.com

ABSTRACT

This study aims to examine in depth the concept of human fitrah in the
perspective of Imam Al-Ghazali as a foundational understanding of human
creation, innate potential, and the direction of spiritual, moral, and intellectual
development. This research employs a library research method by reviewing
various primary and secondary sources, including Al-Ghazali’s classical works,
books, and relevant national and international journals. The analysis is carried out
using a qualitative descriptive approach to map Al-Ghazali’s thought regarding
the fundamental structure of fitrah, which encompasses the physical, spiritual,
intellectual, and moral dimensions of human beings. The findings indicate that Al-
Ghazali views fitrah as a pure potential granted by Allah, enabling humans to
recognize truth and distinguish between right and wrong. This fitrah develops
through the interaction of the intellect (‘aql), heart (galb), and desire (nafs),
which subsequently forms ethical behavior through the balance of four essential
faculties: reason, anger, desire, and justice. Furthermore, education plays a
crucial role in directing the development of human fitrah through purification of
the heart, sincerity of intention, and spiritual reinforcement. Thus, Al-Ghazali’s
concept of fitrah serves as a fundamental framework for understanding human
character and the process of moral formation within Islamic education.

Keywords: Human Nature, Fitrah, Al Ghazali

ABSTRAK
Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara mendalam konsep fitrah manusia
dalam perspektif Imam Al-Ghazali sebagai dasar pemahaman mengenai hakikat
penciptaan manusia, potensi bawaan, serta arah perkembangan spiritual, moral,
dan intelektual manusia. Kajian ini menggunakan metode penelitian kepustakaan
dengan menelaah berbagai literatur primer dan sekunder seperti kitab-kitab Al-
Ghazali, buku, serta jurnal nasional dan internasional yang relevan. Analisis
dilakukan melalui pendekatan deskriptif kualitatif untuk memetakan pemikiran Al-


mailto:unajib34@gmail.com
mailto:adullahhasyim.zain72@gmail.com
mailto:ahmadizzuddinfaqih@gmail.com
mailto:wahsapto@uinkhas.ac.id
mailto:imam.machfudi@gmail.com

AKSELERASI: Jurnal Pendidikan Guru MI

Ghazali mengenai struktur dasar fitrah yang mencakup unsur jasmani, ruhani, akal,
dan moral. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Al-Ghazali memandang fitrah
sebagai potensi suci yang dianugerahkan Allah kepada manusia untuk mengenal
kebenaran dan membedakan hak serta batil. Fitrah ini berkembang melalui
interaksi antara akal, qalb, dan nafs, yang kemudian melahirkan akhlak melalui
keseimbangan empat kekuatan dasar: akal, amarah, syahwat, dan keadilan. Selain
itu, pendidikan berperan penting dalam mengarahkan perkembangan fitrah
manusia melalui penyucian hati, pelurusan niat, dan penguatan spiritualitas.
Dengan demikian, konsep fitrah menurut Al-Ghazali menjadi landasan penting
dalam memahami karakter manusia dan proses pembentukan akhlak dalam
konteks pendidikan Islam.

Kata Kunci: Hakikat Manusia, Fitrah, Al Ghazali

PENDAHULUAN

Hakikat manusia merupakan esensi terdalam yang melakat dari setiap individu dam
menjadikan fondasi bagi pembahasan mengenai siapa dan bagaimana manusia itu sendiri.
Pembahasan ini selalu menempati posisi yang sangat penting dalam diskursus keilmuan, salah
satunya dalam pandangan Al Ghazali yang berpandangan bahwa hakikat manusia bukan
sekadar makhluk yang biologis saja, melainkan juga sebuah entitas multidimensional yang
memadukan antara akal, jasmani, dan ruh (Oktori, 2021).

Dalam perspektif keislaman sendiri, hakikat manusia ditempatkan pada posisi yang sangat
mulia. Dimana manusia dipandang sebagai makhluk yang berbeda dengan lainnya, karena
manusia dianugerahi akal untuk berfikir, hati untuk merasakan, serta ruh untuk mengetahui
siapa tuhannya (Qia et., al. 2024). Kemampuan-kemampuan tersebutlah yang menjadikan
manusia berada pada derajat yang istimewah dibandingkan makhluk manusia lainnya. Bahkan,
dalam Al Qur’an manusia juga disebut sebagai khalifah fi al-ardh yang memposisikan manusia
sebagai pemimpin dan tanggungjawab dalam memakmurkan kehidupan di bumi. Dengan
demikian, pembahsan hakikat manusia tidak hanya terhenti pada konsep teoritis saja, melainkan
berkaitan dengan spiritualitas, etika, dan pengembangan karakter.

Pembahasan mengenai hakikat manusia sebenarnya telah ada sejak zaman dahulu dan terus
berkembang hingga saat ini, dimana hakikat manusia itu sendiri memiliki makna yang tentu
berbeda-beda. Menurut Fakih et al., (2023) Manusia dapat dilihat dari empat segi sudut pandang
yakni (1). Manusia dari segi psikologi merupakan manusia yang dipahami sebagai makhluk
dengan struktur batin yang cukup rumit yang terdiri atas pikiran, emosi, perilaku, dan proses-
proses kognitif yang saling berkaitan, (2) Manusia dalam segi biologis dilihat sebagai organisme
yang tersusun atas berbagai sisteme tubuh yang saling bekerja secara teratur, pembahasan dalam
segi ini dipandang dalam fungsi biologis, mekanisme biologis untuk mencakup stuktur anatomi

manusia, (3) Manusia dalam konteks spiritual, manusia dipahami sebagai makhluk yang

Vol. 6, No.2, Desember-2025, Hal. 151-161 152



Najibulloh, Zain, Faqih, Wahono, Machfudi, Perspektif Imam Al-Ghazali

memiliki kedalaman ruhaniah dimana manusia akan mencari makna tentang kehidupan mereka,
nilai moral, serta hubungan dengan realitas dan menghubungkan diri mereka dengan sesuatu
yang dianggap suci atau ilahi, (4) Manusia juga dilahat dalam segi sosiologis, dimana manusia
merupakan makhluk sosial, dimana manusia sejatinya tidak dapat hidup sendiri melainkan
membentuk kelompok atau komunitas, saling berinteraksi, dan membentuk adanya norma-
norma lingkungan yang mereka yakini dan sepakati.

Sejak masa awal perkembangan pemikiran islam, para ulama, teolog, serta filsuf muslim
telah mengemukakan berbagai pandangan tentang ushul, sifat dasar, serta potensi yang melekat
pada diri manusia, salah satu pemahaman mengenai konsep hakikat manusia tersebut adalah
fitrah. Menurut Septimiarti, (2023) hakikat manusia adalah wujud yang diciptakan dengan
segala potensi-potensi untuk hidup yang dimana hal ini berhubungan dengan konsep fitrah
sebagai manusia. Salah satu konsep umum inilah keadaan asli manusia sejak diciptakan yang
dikaitkan dengan kecenderungan pada kebenaran, kesucian jiwa dan rohani dalam nilai-nilai
ketauhidannya.

Salah satu tokoh islam yang berkontribusi dalam memberikan pemahaman mengenai
konsep fitrah manusia adalah Imam Al-Ghazali yang dikenal sebagai filsuf muslim yang
mendasarkan pemikirannya pada Al-Quran dan Al-Sunnah, selain itu juga mampu
mengintregasikan teologi, filsafat, dan tasawuf secara harmonis. Menurut Imam Al-Gazhali
hakikat manusia tidak sepenuhnya mampu dipahami melalui akal dan pikiran rasional saja
melinkan adanya dimensi rasa yang lebih dalam dan dasar dengan melibatkan adanya hati
sebagai bentuk penghayatan pemhaman tentang hakikat manusiaitu sendiri. Hal ini sudah
dijelaskan bahwasanya dalam konsep hakikat manusia berupa fitrah tersebut terdiri dari tubuh
(jasmani) yang fana dan roh yang kekal (Fakih et al., 2023). Hal ini menjelaskan bahwa Imam
Al-Ghazali menempatkan manusia diciptkan oleh Allah SWT yang memiliki potensi bawaan
untuk mengenal suatu kebenaran, akan tetapi manusia juga rentan dalam pengaruh lingkunan,
tradisi, budaya, hawa nafsu, dan kepentingan duniawi. Pemahaman fitrah manusia ini tidak
hanya bersifat normatif, namun juga menggambarkan dinamika perkembangan signifikan
manusia menuju suatu kesempurnaan baik jasmani, spiritual, maupun akal pikiran. Oleh karena
itu, pemahaman mengenai fitrah tidak hanya sekedar tentang kondisi asal manusia, melainkan
juga proses dan dinamika pembentukannya sendiri.

Kemajuan zaman sekarang ini, kajian mengenai fitrah manusia semakin relevan. Merajuk
pada adanya perubahan sosial, perkembangan teknologi yang signifikan, serta banyaknya krisis
moral yang muncul dalam kehidupan masyarakat hingga menimbulkan berbagai macam
pertanyaan mengenai apa dan bagaiaman yang sebenarnya terjadi tentang dasar etika manusia,

hakikat manusia sebagai manusia itu sendiri baik manusia dengan Tuhannya maupun dengan



AKSELERASI: Jurnal Pendidikan Guru MI

manusia lainnya. Berdasarkan permasalahan itulah pembahasan mengenai prespektif hakikat
manusia patut digali lebih lanjut lagi, salah satunya dengan mengkaitkan prespektif tokoh klasik
islam Imam Al-Ghazali dengan memberikan kerangka konseptual yang kokoh untuk memahami
karakter manusia serta menawarkan solusi etika, spiritual, dan akal dalam menghadapi
problematik kehidupan kontemporer saat ini.

Pembahasan mengenai fitrah manusia sudah banyak dilakukan, namun penafsiran konsep
fitrah manusia dalam pemikiran Imam Al-Ghazali ini masih membutuhkan kajian yang lebih
sistematis dan mendalam. Hal ini dikarenakan konsep pemikiran Imam Al-Ghazali tidak hanya
tersebar di satu kitab saja melainkan juga di berbagai karya yang telah diciptakanya, dengan
gaya penjelasan yang filosofis-sufistik. Pendekatan holistik diperlukan untuk mendapatkan
pemahaman yang utuh mengenai bagaimana Imam Al-Ghazali menjelaskan potensi dasar
manusia, faktor yang mempengaruhinya, dan bagaimana fitrah dapat dijaga dan dikembangkan.

Adanya latar belakang di atas, penelitian yang berjudul “Konsep Fitrah dalam Prespektif
Imam Al-Ghazali: Kajian Teoritis tentang Hakikat Manusia” menjadi penting untuk dilakukan.
Kajian ini diharapkan mampu memberikan penjelasan sekaligus pemahaman yang komprehensif
tentang bagaimana Al-Ghazali menjelaskan hakikat manusia, potensi dasar yang dianugrakan

Allah SWT, serta faktor-faktor yang mempengaruhi perkembangan fitrah manusia itu sendiri.

METODE

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kajian pustaka (systematic literature riview)
Menurut Marzali (dalam Waruwu, 2023) penelitian dengan menggunakan kajian leteratur
merupakan penelusuran dan penelitian kepustakaan yakni dengan membaca buku, jurnal, dan
publikasi pustaka lain yang berkaitan dengan topic penelitian. Teknik pengumpulan data yang
dilakukan dalam penelitian ini yakni dengan melakukan ketekunan peneliti dalam mengkaji
pustaka dari sumber-sumber rujukan yang relevan dengan topic penelitian yakni dengan
membaca buku dan jurnal yang kemudian dianalisis dan diklasifikasikan.

Tahapan dalam kajian literatur menggunakan teknik Miles dan Huberman yang
meliputi pengumpulan artikel, reduksi atau meringkas jumlah artikel berdasarkan variabel,
penyusunan artikel, dan penarikan kesimpulan (Sidiq & Choiri, 2019). Adapun sumber rujukan
dalam penelitian ini yakni buku, jurnal nasional, dan jurnal internasional yang menjadi fokus
dalam penelitian ini.

Analisis yang digunakan dalam penelitian ini menggunakan analisis deskriptif kualitatif.
Menurut Cresswell (dalam Kaharuddin, 2021) analisis kualitatif mengarahkan pada pengkajian

deskriptif naratif bukan angka (kuantitatif), dimana landasan teori dijadikan sebagai pemandu

Vol. 6, No.2, Desember-2025, Hal. 151-161 154



Najibulloh, Zain, Faqih, Wahono, Machfudi, Perspektif Imam Al-Ghazali

agar fokus penelitian sesuai dengan apa yang dikaji. Dalam hal ini peneliti berfokus pada

“Konsep Fitrah dalam Perspektif Imam Al-Ghazali: Kajian Teoritis Tentang Hakikat Manusia”.

HASIL DAN PEMBAHASAN
KONSEP FITRAH DALAM PANDANGAN AL GHAZALI

Fitrah pada dasarnya dapat diartikan sebagai kondisi awal manusia ketika diciptakan
oleh Allah, dimana manusia masih suci dan belum terpengaruhi oleh lingkungan dalam
perjalanan kehidupan mereka. . Dalam Al Qur’an sendiri kata seperti fathara, khalaqa, dan
ansyaa digunakan untuk menunjukan pengertian mengenai penciptaan sesuatu yang belum ada
dan menjadi pola dasar sehingga diperlukan adanya penyempurnaan (Hasyim dalam Septimiarti,
2023). Oleh karena itu, konsep fitrah sering dipahami berbeda-beda akan tetapi intinya tetap
merujuk pada dasar manusia yang diciptakan oleh Allah dengan kemampuan untuk mengenal
dan mencari kebenaran. Dalam konteks teologis, fitrah dapat diartikan sebagai kesediaan
manusia untuk mengakui penciptanya dan menerima nilai-nilai kebaikan.

Kata fitrah seringkali berkaitan dengan konsep fitrah yang terjadi dengan manusia,
dimana fitrah pada konsep manusia sendiri merupakan kemampuan Allah untuk memberikan
dan menciptakan manusia dengan segala sesuatu potensi yang dimiliki manusia itu sendiri agar
mereka mampu untuk menjalani kehidupan di bumi. Menurut Toni (dalam Oktori, 2021) fitrah
diartikan sebagai pemberian Allah kepada manusia, baik potensi yang ada dalam dirinya,
bersemayam pada kehidupan manusia itu sendiri, dengan tujuan agar manusia tersebut mampu
mengenali rab-nya (ma’rifatullah). Potensi ini menjadikan dasar dari segala bentuk
perkembangan yang terjadi pada manusia baik dari segi intelektual, moral, maupun spiritual.

Imam Al Ghazali sebagai tokoh terkemuka dalam islam, memandang bahwa manusia
sejak ia lahir (diciptakan) oleh Allah telah dibekali fitrah. Potensi yang dimiliki oleh manusia
yang telah diberikan oleh Allah, menjadikan manusia sebagai makhluk yang berbeda dengan
ciptaan makhluk Allah yang lainnya. Dalam pandangan Al Ghazali fitrah manusia tidak hanya
menyoalkan tentang keadaan biologis saja, melainkan juga spiritual yang dimiliki oleh manusia
itu sendiri. Menurut Katni (dalam Rifa et al., 2025) fitrah manusia dalam padangan Al Ghazali
yakni terbagi menjadi tuhun (materi) dan jiwa (immateri) yang mana jika seseorang hanya
berfokus pada kebutuhan fisiknya (materi) maka dia akan kehilangan arah dalam hidupnya
(immateri) yang sejatinya manusia adalah makhluk yang pasti akan kembali kepada tuhannya.

Pandangan Al Ghazali inilah yang menjadikan fitrah berkembang sebagai akal (al-aql)
yang dijadikan sebagai instrument rasional dalam spiritual. Al ghazali memandang bahwa fitrah
sebagai akal tidak hanya berpikir secara rasional saja, melainkan juga sebagai bentuk

pemahaman manusia dalam membedakan haq dan batil dan menjadikan akal sebagai tuntutan



AKSELERASI: Jurnal Pendidikan Guru MI

hidup manusia (Sahbana, 2022). Pada literatur pendidikan islam dalam pandangan Al Ghazali
memandang bahwa fitrah merupakan sebuah hadiah dari tuhan yang tidak hanya berkaitan
dengan fisik namun juga spiritual dan psikologi dari manusia itu sendiri. Oleh karenanya, fitrah
dalam pandangan Al Ghazali dapat melipuri kemampuan rasional akal (al-aql), spiritual
(qalb/ruh), keinginan moral, serta cenderung untuk mencari kebaikan dan kebenaran (Ghalib et
al., 2022).

FITRAH MANUSIA DALAM PENGEMBANGAN AKAL

Allah menciptakan manusia menjadi berbeda dengan makhluk yang lain karena manusia
memiliki keistimewaan tersendiri yakni akal untuk berfikir, oleh karenanya manusia ditunut
untuk tidak hanya berfokus pada jasmaninya saja melainkan juga pada aspek rohani. Menurut
Mansur (dalam Sahbana, 2022) akal merupakan keistimewaan yang diberikan oleh Allah kepada
manusia yang ditujukan agar manusia mampu mengetahui dan memahami dalam menjalani
kehidupannya. Sehingga dalam hal ini, akal dapat dikatakan sebagai sumber befikir manusia
dalam memahami dan mengetahui berbagai hal yang terdapat dalam otak mereka.

Potensi akal yang dimiliki oleh manusia inilah yang dijadikan sebagai acuan mengapa
manusia menjadi makhluk yang berbeda dengan makhluk ciptaan Allah lainnya. Adapun
menurut Septimiarti (2023) menyebutkan bahwa hidayat al-aqliyyat (potensi akal) merupakan
kemampuan dasar manusia dalam emmahami symbol, kemampuan menalar, menganalisa dan
membandingkan informasi, serta menarik sebuah kesimpulan untuk mencapai sebuah
kebenaran. Dengan kata lain, potensi akal yang menjadi fitrah dalam diri manusia, pada
dasarnya berfungsi sebagai daya kritis manusia untuk membedakan kesalahan maupun
kebenaran dalam menjalankan kehidupan.

Dengan demikian, potensi akal juga termasuk kedalam fitrah manusia sebagai daya
kritis manusia untuk membedakan antara kebenaran dan kebatilan dalam kehidupannya. Hakikat
akal dalam pandangan Al Ghazali dipahami sebagai bentuk pengetahuan manusia yang muncul
dari interaksi manusia dengan alam, dimana hakikat akal dijadikan sebagai puncak kekuatan
gharizah (semangat) manusia dalam mencari akibat dari segala persoalan dan mencegah hawa
nafsu yang mengajak pada kesenangan sesaat (Ashsiddiqi, 2022). Pada akhirnya akal manusia
akan berusaha untuk mencari dan mendekatkan diri mereka dalam kebenaran spiritualitas yakni
dengan mengenal, mendekatkan, dan mentaati penciptanya.

Al Ghazali memandang bahwa akal merupakan bagian fundamental dari fitrah manusia
yang berfungsi sebagai sarana utama untuk memahami dan mengarahkan kehidupan manusia.
Menurut Lestari et al., (2024) Al Ghazali membedakan akal menjadi dua bagian potensi yakni
akal praktis yang berfokus pada jasmani manusia dalam merespons rangsangan melalui tindakan

nyata serta menggerakan anggota tubuhnya, dan teoritis yang berfokus pada kerohanian dalam

Vol. 6, No.2, Desember-2025, Hal. 151-161 156



Najibulloh, Zain, Faqih, Wahono, Machfudi, Perspektif Imam Al-Ghazali

mencari sebuah kebenaran termasuk kedalam menelaah hakikat pengetahuan dan kemampuan
nalar kritis yang mendalam. Dengan kedua jenis akal inilah yang menunjukan bahwa fitrah
manusia tifak hanya sebatasa jasmani rohani, melainkan dengan kapasitas intelektual yang harus

dikembangkan demi mencapai kematangan berfikir dalam kehidupannya.

FITRAH MANUSIA DALAM PEMBENTUKAN MORAL

Secara etimologis, moral berasal dari kata latin mores yang dapat diartikan sebagai tata
cara, sebuah kebiasaan, dan adanyat adat yang dilakukan oleh manusia. Moral dalam kehidupan
manusia diartikan sebagai sebuah norma sosial yang berlaku pada suatu kelompok masyarakat
tertentu. Dalam pembentukan moral sendiri menunjukan bahwa perilaku baik dan buruknya
seseorang akan sangat dipengaruhi oleh nilai dan norma yang ada di lingkungan mereka tinggal.
Oleh karenanya pembahasan mengenai moralitas ini memiliki keterkaitan dengan fitrah
manusia, karena fitrah manusia harusnya mampu untuk menerima, memahami, dan
mengembangkan nilai moralitas tersebut.

Al Ghazalih menekankan bahwa fitrah manusia juga mencakup kesatuan antar dimensi
jasmani pada manusia dan juga kerohanian yang ada dalam diri manusia. Menurut Fakih et al.,
(2023) menegaskan pandangan Al Ghazali bahwa kondisi tubuh juga mempengaruhi
spiritualitas manusia yakni pada kesucian jiwa, dimana jiwa turut untuk mempengaruhi perilaku
tubuh. Artinya bahwa adanya hubungan timbal balik dalam tubuh manusia dan spiritual dalam
menjaga kebersihan dan kesehatan fisik menjadi bagian penting dari menjaga kemurnian fitrah
manusia, dengan adanya tubuh yang mampu terpelihara dengan baik pada akhirnya berdampak
terhadap kestabilan spiritual manusia itu sendiri yang dapat menunjang perilaku moral yang
lebih baik.

Pemikiran Al Ghazali tentang moral juga tercermin dalam karya fundamentalnya dalam
kitab Thya’ Ulumuddin dimana dalam islam moral memiliki kesetaraan arti dengan akhlak
manusia, meskipun terdapat beberapa perbedaan yang signifikan. Dimana moral sangat
dipengaruhi oleh adat dan norma yang berlaku di dalam lingkungan dan dapat berubah sewaktu-
waktu, sedangkan akhlak menggunakan tolak ukur yang tetap yakni dengan berlandaskan Al
Qur’an dan Hadis. Meskipun demikian, fitrah manusia dalam membentuk moralitas justru lebih
kompleks dalam pandangan Al Ghazali dimana fitrah manusia tidak hanya sebatas pengaruh
dari norma yang berlaku melainkan landasan spiritual yang lebih tinggi menuntut manusia
untuk membentuk akhlak yang benar (Fadlulah et., 2023).

Fadlulah et.,al. (2023) juga menegaskan bahwa pandangan Al Ghazali mengenai akhlak
manusia tidak muncul begitu saja, melainkan harus dibangun melalui empat kekuatan dasar

yang harus seimbang yakni: (1) Kekuatan akal yakni kemampuan berpikir secara rasional



AKSELERASI: Jurnal Pendidikan Guru MI

dengan membedakan kebenaran dan kebatilan, (2) Kekuatan amarah (ghadab) merupakan
keseimbangan manusia dalam melahirkan sikap keberanian yang proporsional (syaja’ah) bukan
keberanian yang destruktif, (3) Kekuatan Syahwat, pengendalian manusia atas nafsu yang ada
dalam hati mereka, (4) Kekuatan keadilan yakni keselarasan dari tiga aspek sebelumnya
sehingga dengan hal ini manusia mampu bertindak secara adil terhadap dirinya maupun orang
lain.

Keempat unsur moral dalam pandangan Al Ghazali ini tercermin atas kesempurnaan
moral yang dimiliki oleh diri Rasulullah, sehingga siapapun manusia yang mendekatkan diri
dalam unsur tersebut dapat dikatakan sebagai manusia yang meneladani rasul-nya dan sekaligus
mendekatkan diri manusia terhadap kebenaran yang dikehendaki oleh Allah. Rasulullah SAW.
Juga menegaskan bahwa sejatinya ia diutus oleh Allahsebagai penyempurna akhlak, sehingga
penyempurnaan akhlak inilah yang akan menjadi inti dari perjalanan manusia dalam
kehidupannya.

Implikasi yang diberikan dalam pandangan Al Ghazali tentang fitrah manusia dalam
membentuk moralitas dapat dilihat dalam tuntutan menjaga keseimbangan antara aspek fisik
dan spiritual manusia saat menjalani kehidupan sehari-hari. Menurut Olan (dalam Fakih et al.,
2023) menegaskan bahwa pemeliharaan fitrah yang dilakukan manusia melalui kebiasaan untuk
menjaga kesehatan tubuh dengan menjahui segala perilaku yang merusak tubuh dan moral akan
menjadi keseimbangan antara nilai spiritual dan moralitas yang ada dalam kehidupan manusia.
Dengan penguatan iman dan spiritualitas yang dilakukan memastikan bahwa potensi bawaan

manusia (fitrah manusia) berkembang menuju nilai moralitas yang luhur.

FITRAH MANUSIA DALAM PERSPEKTIF PENDIDIKAN

Pendidikan dalam pandangan Al Ghazali merupakan kesadaran yang dimiliki manusia
dengan pontensi diri atau fitrah manusia dalam mencari kebenaran dan mendekatkan diri kepada
Allah SWT. sehingga dalam konteks ini ilmu tidak hanya terfokus pada cara manusia dalam
memahami dunia, namun juga dapat dijadikan sebagai sarana spiritual. Al Ghazali menegaskan
bahwa proses pembelajaran mengandung kenikmatan tersendiri bagi jiawa, sehingga seseorang
akan terus menggali pengetahuan, bahkan dalam konteks tertentu Al Ghazali memposisikan
ilmu sebagai pembimbing hidup manusia agar dapat membedakan mana yang seharusnya
dilakukan dan dihindari (Rifa et al., 2025). Dengan demikian, pengembangan ilmu menjadi
bagian aktuliasasi diri terhadap fitrah manusia sebagai makhluk yang berakal dan menuntun
mereka untuk mengenali dan mengikuti jalan kebenaran.

Al Ghazali juga menekan pentingnya niat yang lurus sebagai pondasi utama dalam

menuntut ilmu. Menurut Firmansyah, (2025) Al Ghazali menekankan bahwa belajar harus

Vol. 6, No.2, Desember-2025, Hal. 151-161 158



Najibulloh, Zain, Faqih, Wahono, Machfudi, Perspektif Imam Al-Ghazali

dilandasi dengan keingin untuk beribadah atau mendekatkan diri kepada Allah dan juga
memberikan manfaat kepada sesame manusia, bukan sekedar mengejar kedudukan atau pujian
semata. Pandangan yang diberikan oleh Al Ghazali ini menunjukan bahwa aktivitas pendidikan
tidak dapat dipisahkan dari pembinaaan hati dan akhlak manusia, sebab kemampuan manusia
dalam menilai baik buruknya sesuatu merupakan bagian dari manusia itu sendiri yang harus
diarahkan.

Menurut Hastuti et al., (2025) menjelaskan bahwa Al Ghazali juga memposisikan
tujuan pendidikan sebagai orientasi ketauhidan yakni dengan mengantarkan manusia semakin
dekat dengan Allah melalui akhlak dan tindakan yang dilakukan oleh manusia. Al Ghazali
selalu memandang peserta didik atau orang yang menuntut ilmu sejatinya sejak meraka
dilahirkan telah dibekali fitrah untuk menerima nilai-nilai kebaikan dan kemampuan untuk
mengekspresikan dirinya (Oktori, 2021). Oleh karena itu, dalam hal ini belajar bukan sekedar
memperkuat intelektualitas manusia melainkan juga pembentukan diri agar mampu menjadi
manusia yang teladan dan bermanfaat bagi manusia lainnya. Al Ghazali menegaskan bahwa
seseorang yang menuntut ilmu tidak hanya mencari dan menguasai pengetahuan, tetapi juga

menyebarluaskan ilmunya demi kemaslahatan manusia lainnya.

KESIMPULAN DAN SARAN
Berdasarkan pemaparan kajian yang telah dilakukan sebelumnya, maka dapat ditarik
kesimpulan sebagai berikut :

1. Penelitian ini menyimpulkan bahwa fitrah dalam pandangan imam Al Ghazali merupakan
sebuah potensi dasar yang telah dimiliki oleh manusia atas ciptaan Allah SWT, yakni
dengan kecenderungan menuju kebenaran, kesucian jiawa, serta kemampuan manusia
untuk mengenal tuhannya. Fitrah manusia tidak hanya mencakup aspek biologis atau
kejasmanian melainkan juga dimensi akal, ruhani, dan moral yang membentuk keutuhan
diri manusia itu sendiri.

2. Fitrah juga dapat dikatakn sebagai potensi akal (al-‘aql) dimana Al Ghazali memandang
rasionalitas manusia dalam membedakan hak dan batil. Dimana dalam konteks ini akal
menjadi dasar utama yang harus dikembangkan oleh manusia untuk memahami hakikat
keberadaanya di dunia

3. Fitrah manusia dalam pembentukan moral menekankan bahwa nilai etika tidak hanya
sebatas pengakuan manusia dalam mentaati norma sosial, namun juga diarahkan sebagai
kesucian manusia untuk mencapai spiritualitas. Adanya keseimbangan antara jasmani dan

ruhani merupakan salah satu terbentuknya akhlak yang benar untuk membentuk manusia



AKSELERASI: Jurnal Pendidikan Guru MI

dalam menjalani norma sosial, sebagaimana yang telah ditekankan oleh Al Ghazali dalam
berbagai karyanya.

4. Fitrah dalam perspektif pendidikan pada pandangan Al Ghazali menjadi dasar orientasi
pendidikan islam yang menekankan penyucian hati, pelurusan niat, dan kedalaman spiritual
manusia untuk mendekatkan diri dengan Allah SWT. Pendidikan dipandang sebagai
sebuah proses penyatuan untuk mengembangan potensi yang telah dimiliki manusia, baik

dalam segi intelektualnya, moral, dan juga spiritual.

DAFTAR PUSTAKA

Ashsiddiqi. (2022). Telaah Filosofis Fitrah Manusia dan Ilmu Pengetahuan dalam
Islam : Karakteristik , Hubungan Organik , Dan Implikasi. 10(2), 143-156.
https://doi.org/10.29313/tjpi.v10i2.7895

Fadlulah et., al. (2023). Perkembangan Moral Menurut AL GHAZALI dalam Kitab Thya
Ulumuddin 2(1).

Fakih, A., Islam, U., Sultan, N., Hasanuddin, M., Muhajir, M., Islam, U., Sultan, N.,
Hasanuddin, M., Kultsum, U., Islam, U., Sultan, N., & Hasanuddin, M. (2023).
HAKIKAT MANUSIA MENURUT IMAM AL-GHOZALI DAN. 6(1), 34-46.

Firmansyah, F. (2025). Filsafat Pendidikan Al-Ghazali ( Memahami Hakikat Manusia
sebagai Pencari llmu ). 7(2), 31-43.

Ghalib, M., Mujahid, A., Makassar, U. I. N. A., & Kendari, U. M. (2022). The Concept
of Fitrah as a Paradigm of Islamic Education : Perspective of The Quran. 5(1),
65-82.

Hastuti, E. W., Audi, L. N., & Gusnita, W. (2025). Konsep Pemikiran Pendidikan Islam
Imam Al-Ghazali Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau , Indonesia
kembali nilai-nilai pendidikan yang bersumber dari tradisi keilmuan Islam . Al-
Ghazali tidak memperoleh kedudukan atau popularitas ( Abdullah , 2002 ). Tujuan
ini selaras dengan nilai-. 2.

Kaharuddin. (2021). Equilibrium: Jurnal Pendidikan Kualitatif: Ciri dan Karakter
Sebagai Metodologi. Jurnal Pendidikan, IX(1), 1-8.
http://journal.unismuh.ac.id/index.php/equilibrium

Lestari, P., Hanafi, M. H., Ghalib, M. S., Muhammadiyah, U., & Umri, R. (2024).
Hakikat Manusia ( Perspektif Filsafat Pendidikan Islam ). 2(1), 70-87.

Oktori, A. R. (2021). Hakikat Fitrah Manusia dan Pendidikan Anak dalam Pandangan

Vol. 6, No.2, Desember-2025, Hal. 151-161 160



Najibulloh, Zain, Faqih, Wahono, Machfudi, Perspektif Imam Al-Ghazali

Islam ( Suatu Tinjauan Teoritis ). 5(2). https://doi.org/10.29240/jpd.v512.3506

Qia et., al. (2024). Hakikat manusia dan konsep islam tentang fitrah dalam ilmu
pendidikan. 3, 12593—12596.

Rifa, A., Distriani, D., Ayundia, G., & Azis, A. (2025). Hakikat Manusia dan Hakikat
Pendidikan  Islam  dalam  Perspektif — Imam  AL-GHAZALI.  15(6).
https://doi.org/10.8734/CAUSA.v1i2.365

Sahbana, M. D. R. (2022). Hakikat Sumber Daya ( Fitrah , Akal , Qalb , dan Nafs )
Manusia dalam Pendidikan Islam. 3(1), 1-6.
https://doi.org/10.29210/08jces155000

Septimiarti. (2023). Konsep Fitrah dalam Perspektif Al- Qur * an dan Pendidikan Islam.
4, 1381-1390.

Sidiq & Choiri. (2019). Metode Penelitian Kualitatif di Bidang Pendidikan. In Journal
of  Chemical Information and  Modeling  (Vol. 53, Issue 9).
http://repository.iainponorogo.ac.id/484/1/METODE PENELITIAN
KUALITATIF DI BIDANG PENDIDIKAN.pdf

Waruwu, M. (2023). Pendekatan Penelitian Pendidikan: Metode Penelitian Kualitatif,
Metode Penelitian Kuantitatif dan Metode Penelitian Kombinasi (Mixed Method).
Jurnal Pendidikan Tambusai , 7(1), 2896-2910.



