
 

AKSELERASI: 
JURNAL PENDIDIKAN GURU MI 
Volume 6, Nomor 2, Desember  2025, Hal. 194-203 

 

 

REFLEKSI NILAI KEJUJURAN SEBAGAI KAJIAN UTAMA: KAJIAN 

PERSPEKTIF FILSAFAT AL-FARABI 

Yuvita Nila Rahayu1 Masniatul Ilmiah2 Suparwoto Sapto Wahono3 Moch Imam 

Machfudi 4 

1234UIN Kiai Haji Achmad Siddiq Jember 

Email: dalishadynata@yahoo.com1 masniatulilmiah77@gmail.com2 

wahsapto@uinkhas.ac.id3 imam.machfudi@gmail.com 4  

 

 

ABSTRACT 

This article examines the value of honesty as a central ethical principle within the 

philosophical framework of Al-Farabi and its relevance to contemporary Islamic 

education. Honesty is positioned not merely as a personal moral virtue, but as a 

foundational element that shapes individual character, social harmony, and the structure 

of a virtuous society. Using a qualitative library-research approach, this study analyzes 

classical and contemporary literature related to Al-Farabi’s ethical thought, prophetic 

ethics, and modern Islamic educational discourse. The findings reveal that honesty 

(shidq) in Al-Farabi’s philosophy functions as a moral bridge linking rational 

knowledge with virtuous action, ensuring the alignment between speech, intention, and 

behavior. This value plays a significant role in achieving intellectual and spiritual 

perfection, while also supporting the development of the al-madīnah al-fāḍilah through 

social trust and moral integrity. The study further emphasizes the exemplary honesty of 

Prophet Muhammad SAW as a timeless ethical model that reinforces practical moral 

formation in Islamic education. Despite its importance, challenges remain in applying 

honesty consistently due to social pressures, contextual considerations, and ethical 

limits related to harm and privacy. This article concludes that honesty remains a crucial 

ethical foundation for developing human character and educational systems that 

integrate rationality, spirituality, and moral responsibility within modern societal 

realities. 

Keywords: Honesty, Al-Farabi’s Ethics, Islamic Education 

ABSTRAK 

Artikel ini mengkaji nilai kejujuran sebagai prinsip etika utama dalam kerangka filsafat 

Al-Farabi serta relevansinya terhadap pendidikan Islam kontemporer. Kejujuran 

diposisikan tidak hanya sebagai kebajikan moral individual, tetapi sebagai fondasi 

pembentukan karakter, harmoni sosial, dan struktur masyarakat utama. Dengan 

menggunakan pendekatan penelitian kepustakaan, studi ini menganalisis literatur klasik 

dan kontemporer mengenai pemikiran etika Al-Farabi, etika profetik, serta diskursus 

pendidikan Islam modern. Hasil penelitian menunjukkan bahwa kejujuran (shidq) dalam 

filsafat Al-Farabi berfungsi sebagai jembatan moral yang menghubungkan pengetahuan 

rasional dengan tindakan berbudi, sehingga tercapai keselarasan antara ucapan, niat, dan 

mailto:dalishadynata@yahoo.com1
mailto:masniatulilmiah77@gmail.com2
mailto:wahsapto@uinkhas.ac.id3
mailto:%20imam.machfudi@gmail.com%204


Rahayu, Ilmiah, Wahono and Machfudi, Filsafat Al-farabi 
 

perilaku. Nilai ini berperan penting dalam mencapai kesempurnaan intelektual dan 

spiritual, sekaligus memperkuat pembangunan al-madīnah al-fāḍilah melalui 

kepercayaan sosial dan integritas moral. Studi ini juga menekankan keteladanan 

Rasulullah SAW sebagai model kejujuran yang memperkuat pembentukan akhlak 

dalam pendidikan Islam. Meskipun demikian, penerapan kejujuran menghadapi 

tantangan, seperti tekanan sosial, pertimbangan konteks, serta batas etis terkait 

kemudaratan dan privasi. Artikel ini menyimpulkan bahwa kejujuran tetap menjadi 

dasar etika yang sangat penting bagi pengembangan karakter manusia dan sistem 

pendidikan yang mengintegrasikan rasionalitas, spiritualitas, serta tanggung jawab 

moral dalam realitas masyarakat modern. 

Kata Kunci: Kejujuran, Etika Al-Farabi, Pendidikan Islam 

PENDAHULUAN 

 Perkembangan kajian etika dalam Islam menunjukkan bahwa nilai kejujuran 

kembali menjadi perhatian penting dalam diskursus filsafat moral, terutama ketika 

dikaitkan dengan pemikiran Al-Farabi sebagai salah satu tokoh besar dalam tradisi 

filsafat Islam. Di tengah dinamika sosial dan pendidikan modern, nilai kejujuran tidak 

hanya dipahami sebagai aspek moral individual, tetapi juga sebagai fondasi 

pembentukan karakter dan tatanan sosial yang harmonis. Urgensi topik ini semakin kuat 

seiring meningkatnya kebutuhan akan etika yang mampu menyeimbangkan rasionalitas 

dan moralitas, sebagaimana tercermin dalam gagasan humanis yang berkembang dalam 

pendidikan Islam kontemporer. Pemikiran para filsuf klasik seperti Al-Farabi dianggap 

relevan untuk menjawab tantangan etika pada era modern, terutama dalam membangun 

kesadaran akhlak yang lebih komprehensif dan aplikatif (Hilmansah, 2023). 

 Sejumlah penelitian sebelumnya telah membahas peran filsafat Islam dalam 

membangun kerangka etika dan pendidikan, namun pendekatannya beragam dan 

cenderung menyoroti aspek tertentu dari pemikiran tokoh-tokoh klasik. Beberapa studi 

menekankan integrasi nilai filsafat dan etika dalam pendidikan modern, baik melalui 

kajian pemikiran Al-Farabi maupun tokoh lain seperti Ibn Sina dan Al-Ghazali yang 

sering dikomparasikan dari sisi epistemologi dan relevansinya dengan era digital 

(Qonita dkk., 2024). Penelitian lain menghubungkan etika Islam dengan diskursus 

akhlak dan kebijaksanaan sebagai landasan moral (Agustianda, 2025). Selain itu, 

terdapat pula kecenderungan kajian yang menempatkan filsafat Islam dalam konteks 

kurikulum dan metode pengajaran, sehingga memperlihatkan tren integrasi nilai moral-

filosofis dalam pendidikan Islam kontemporer. 

 Meskipun banyak penelitian telah mengangkat kontribusi filsafat Islam terhadap 

pendidikan dan etika, kajian yang secara khusus mendalami konsep kejujuran (shidq) 

dalam perspektif filsafat Al-Farabi masih relatif terbatas. Penelitian-penelitian 

sebelumnya lebih banyak berfokus pada isu epistemologi, pendidikan, politik, atau 

integrasi nilai-nilai filosofis secara umum, tanpa memberikan penjelasan mendalam 

mengenai posisi kejujuran dalam kerangka etika Al-Farabi. Celah penelitian juga 



AKSELERASI: Jurnal Pendidikan Guru MI 

 

Vol. 6, No.2, Desember 2025, Hal. 194-203  196 
 

tampak dalam kurangnya kajian yang mengaitkan konsep kejujuran dengan tantangan 

moral kontemporer, terutama pada konteks pendidikan dan pembentukan karakter. 

Kekosongan inilah yang menjadi ruang penting untuk menghadirkan pembahasan yang 

lebih spesifik dan analitis (Ramadhan dkk., 2024). 

 Berdasarkan celah tersebut, artikel ini bertujuan untuk mengkaji nilai kejujuran 

sebagai konsep etika utama dalam pemikiran Al-Farabi dan menempatkannya dalam 

dialog dengan kebutuhan etika masa kini. Artikel ini secara eksplisit berupaya 

menjelaskan bagaimana kejujuran diposisikan dalam sistem akhlak Al-Farabi, apa 

relevansinya bagi perkembangan etika Islam kontemporer, serta bagaimana konsep 

tersebut dapat memberi kontribusi terhadap pembentukan karakter dalam konteks 

pendidikan modern. Selain itu, artikel ini ingin memperluas perspektif kajian etika 

dengan menunjukkan bahwa warisan pemikiran filsafat Islam klasik tetap signifikan 

untuk merespons tantangan moral di era modern. 

METODOLOGI 

 Metode penelitian dalam artikel ini menggunakan kajian kepustakaan (library 

research) dengan menelusuri berbagai sumber literartur yang membahas kejujuran 

(shidq) dan pemikiran etika Al-Farabi. Literatur yang digunakan dipilih berdasarkan 

kesesuaian tema dan kualitas isi agar tetap mendukung pemahaman yang akurat. Proses 

penelitian dilakukan melalui penentuan kata kunci, pengumpulan bahan bacaan, 

penyaringan sumber yang relevan, serta analisis deskriptif dan tematik. Analisis ini 

digunakan untuk menggambarkan pandangan Al-Farabi tentang kejujuran sekaligus 

mengaitkannya dengan perkembangan etika masa kini. Pendekatan berbasis pustaka ini 

membantu peneliti menggali makna kejujuran secara lebih menyeluruh dan menemukan 

ruang penelitian yang masih bisa dikembangkan dalam kajian etika Al-Farabi. 

HASIL PEMBAHASAN 

Konsep Kejujuran dalam Perspektif Filsafat Al-Farabi 

 Kejujuran dalam perspektif filsafat Al-Farabi merupakan bagian dari bangunan 

akhlak yang menempatkan harmoni antara ucapan, tindakan, dan tujuan moral sebagai 

prinsip utamanya. Dalam kerangka etika Al-Farabi, keutamaan moral tidak semata 

dipahami sebagai sifat terpuji, tetapi sebagai kondisi jiwa yang terbentuk melalui latihan 

dan penyelarasan akal dengan tindakan nyata. Oleh sebab itu, kejujuran tidak berdiri 

sendiri, melainkan menjadi prasyarat bagi tercapainya kebijaksanaan praktis yang 

diperlukan untuk kehidupan sosial yang baik. Relevansi konsep ini semakin tampak 

ketika dikaitkan dengan peringatan Al-Qur’an dalam QS As-Shaff ayat 2 yang 

berbunyi: 

۝٢يٰٰٓايَُّهَا الَّذِيْنَ اٰمَنُوْا لِمَ تقَُوْلُوْنَ مَا لََ تفَْعلَُوْنَ   

Artinya: 



Rahayu, Ilmiah, Wahono and Machfudi, Filsafat Al-farabi 
 

“Wahai orang-orang yang beriman, mengapa kamu mengatakan sesuatu yang tidak 

kamu kerjakan?” 

Ayat ini menjelaskan tentang larangan mengatakan sesuatu yang tidak dikerjakan, yang 

menegaskan pentingnya konsistensi moral. Penekanan terhadap integrasi antara akal, 

moral, dan perilaku menjadi karakter khas pemikiran etika Al-Farabi sebagaimana 

dijelaskan Hilmansah (2023) yang melihat etika sebagai landasan peradaban. Dengan 

demikian, konsep kejujuran dalam filsafat Al-Farabi sesungguhnya merupakan poros 

yang menghubungkan akhlak personal dengan keteraturan sosial yang lebih luas. 

 Kejujuran dalam etika Al-Farabi juga dipahami sebagai bagian dari proses 

penyempurnaan diri menuju kebahagiaan tertinggi, yaitu kebahagiaan intelektual yang 

selaras dengan tujuan hidup manusia. Dalam konteks ini, kejujuran berfungsi 

mengarahkan jiwa pada kebenaran sehingga seseorang mampu membedakan tindakan 

yang berorientasi pada nilai dan tindakan yang hanya bersandar pada dorongan insting 

atau kepentingan sesaat. Al-Farabi menegaskan bahwa pencapaian kesempurnaan moral 

tidak mungkin terjadi tanpa fondasi kejujuran, karena sifat ini memastikan bahwa 

manusia berpegang pada kebenaran dan menjauhi bentuk-bentuk distorsi moral. Posisi 

kejujuran sebagai pengendali orientasi moral ini menguatkan pandangan bahwa akhlak 

tidak dapat dipisahkan dari struktur rasional manusia, sebagaimana ditegaskan 

Agustianda (2025) yang menempatkan akhlak sebagai hasil perpaduan antara hikmah 

dan tindakan. Dengan demikian, pemahaman kejujuran menurut Al-Farabi bukan 

sekadar norma etis, tetapi juga sarana mencapai kematangan intelektual dan spiritual. 

 Selain sebagai fondasi akhlak personal, kejujuran dalam pandangan Al-Farabi 

berperan penting dalam membangun tatanan sosial yang baik. Masyarakat utama (al-

madīnah al-fāḍilah) hanya dapat terwujud apabila para anggotanya menjadikan 

kejujuran sebagai prinsip interaksi, baik dalam hubungan sosial, politik, maupun 

pendidikan. Penyimpangan dari nilai kejujuran tidak hanya merusak moral individu, 

tetapi juga mengganggu struktur sosial yang bergantung pada kepercayaan sebagai 

modal utama. Pandangan ini sejalan dengan gagasan bahwa masyarakat yang bermoral 

hanya dapat dibangun melalui komitmen pada nilai-nilai kebenaran, sebagaimana 

ditegaskan Qonita dkk. (2024) ketika membahas sinergi etika dan rasionalitas dalam 

pendidikan Islam modern. Dengan menggambarkan kejujuran sebagai penopang 

keteraturan sosial, Al-Farabi menunjukkan bahwa etika tidak berhenti pada tataran 

pribadi, melainkan menjadi prinsip peradaban. Karena itu, nilai kejujuran dalam filsafat 

Al-Farabi memiliki kedudukan strategis sebagai dasar pembentukan masyarakat yang 

harmonis dan berkeadilan. 

Kejujuran dalam Teladan Rasulullah SAW dan Ajaran Islam 

 Kejujuran dalam Islam menempati posisi sentral sebagai fondasi utama karakter 

seorang mukmin. Rasulullah SAW dikenal luas dengan gelar al-Amīn, yang 

menunjukkan tingkat kepercayaan masyarakat terhadap beliau bahkan sebelum masa 



AKSELERASI: Jurnal Pendidikan Guru MI 

 

Vol. 6, No.2, Desember 2025, Hal. 194-203  198 
 

kenabian. Teladan ini memperlihatkan bahwa integritas moral tidak dilahirkan oleh 

status sosial, tetapi dibangun melalui konsistensi perilaku sehari-hari yang menunjukkan 

keharmonisan antara ucapan dan tindakan. Pesan tersebut sejalan dengan QS As-Shaff 

ayat 2 yang menegur keras orang yang mengatakan sesuatu tetapi tidak melakukannya, 

menunjukkan bahwa Islam menolak segala bentuk inkonsistensi moral. Pandangan 

serupa juga ditegaskan dalam studi etika Islam modern yang melihat kejujuran sebagai 

inti dari sistem nilai profetik yang bersifat transformatif (Ramadhan et al., 2024). Dalam 

konteks ini, teladan Rasulullah SAW bukan hanya bersifat historis, tetapi menjadi 

standar etik yang terus relevan bagi umat. Hal ini diperkuat oleh sabda Rasulullah 

SAW: 

مَ مَكَارِمَ الِْخَْلََقِ    إِنَّمَا بُعِثْتُ لِِتُمَ ِ

“Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan akhlak yang mulia.” (HR. Ahmad 

dan Al-Bukhari) 

 Hadits tersebut menegaskan bahwa misi kenabian berakar pada pembentukan karakter 

bermoral. 

 Kejujuran Rasulullah SAW juga tercermin dalam komunikasi beliau yang selalu 

berorientasi pada keadilan dan kebaikan sosial. Dalam berbagai riwayat, Nabi 

menegaskan bahwa berkata benar merupakan salah satu jalan menuju kebaikan yang 

mengantarkan seseorang pada surga, sehingga dimensi kejujuran tidak hanya bersifat 

moral, tetapi juga spiritual. Ajaran ini kemudian menjadi pedoman dalam pendidikan 

akhlak Islam, di mana aspek keteladanan lebih diutamakan dibandingkan instruksi 

verbal semata, sebagaimana dipahami dalam diskursus filsafat pendidikan Islam (Lestari 

& Rochbani, 2025). Bentuk konsistensi ini memperlihatkan bahwa etika profetik 

bekerja melalui pembiasaan dan internalisasi nilai, bukan hanya melalui pengetahuan 

teoritis. Dengan demikian, kejujuran bukan sekadar norma, melainkan mekanisme 

pembentuk karakter yang operasional dalam kehidupan. 

 Pada sisi praktis, Rasulullah SAW menunjukkan bahwa kejujuran dapat menjadi 

landasan utama dalam membangun relasi sosial yang sehat. Beliau selalu 

menyampaikan kebenaran meskipun konsekuensinya berat, seperti saat menyampaikan 

wahyu kepada kaum Quraisy yang keras menolak dakwah. Keberanian moral tersebut 

menggambarkan bahwa kejujuran berkaitan erat dengan tanggung jawab etik seorang 

individu terhadap kebenaran objektif. Dalam kajian etika Islam klasik, sikap ini sejalan 

dengan gagasan bahwa nilai moral tidak dapat dikompromikan demi kepentingan 

pragmatis tertentu (Agustianda, 2025). Hal ini menegaskan bahwa integritas dalam 

Islam merupakan sikap yang mencerminkan ketetapan hati dalam memegang prinsip 

walaupun berada di tengah tekanan situasional. Model ini kemudian menjadi teladan 

universal dalam berinteraksi secara autentik dan tepercaya. 



Rahayu, Ilmiah, Wahono and Machfudi, Filsafat Al-farabi 
 

 Ajaran Islam mengenai kejujuran tidak berhenti pada aspek personal, melainkan 

meluas pada ranah sosial seperti aktivitas ekonomi, penegakan hukum, dan tanggung 

jawab kepemimpinan. Nabi SAW mencontohkan bagaimana aktivitas jual-beli harus 

dilakukan dengan transparansi, bahkan mengutuk perilaku manipulatif yang merugikan 

orang lain. Nilai ini menjadi landasan berbagai pendekatan etika sosial Islam, termasuk 

model-model pendidikan akhlak kontemporer yang menekankan integrasi nilai profetik 

dalam sistem pembelajaran (Rojibillah & Hambali, 2024). Dengan demikian, kejujuran 

bukan hanya prinsip moral individual, melainkan fondasi bagi terciptanya keteraturan 

sosial yang adil. Perspektif ini menunjukkan bahwa kejujuran memiliki fungsi struktural 

dalam kehidupan bermasyarakat. 

 Kejujuran yang dicontohkan Rasulullah SAW juga memiliki dimensi 

transformasional yang memengaruhi perkembangan karakter umat secara berkelanjutan. 

Nilai ini menjadi inti ajaran Islam yang mendorong perubahan moral dari dalam diri, 

sehingga pembinaan akhlak dalam pendidikan Islam turut menjadikan kejujuran sebagai 

indikator keberhasilan proses pembelajaran. Dalam perkembangan kajian filsafat 

pendidikan Islam, kejujuran diposisikan sebagai nilai dasar yang harus melandasi 

kurikulum dan praktik pengajaran agar menghasilkan manusia yang beradab (Qonita et 

al., 2024). Hal ini menegaskan bahwa kejujuran bukan sekadar perilaku, tetapi 

merupakan kualitas eksistensial yang menuntut konsistensi diri. Dengan teladan 

Rasulullah SAW, umat Islam diarahkan untuk menghadirkan kejujuran sebagai identitas 

moral yang mewarnai seluruh aspek kehidupan.Kejujuran sebagai Fondasi Etika dan 

Pendidikan dalam Perspektif Al-Farabi 

 Dalam pemikiran Al-Farabi, kejujuran bukan hanya nilai moral individual, tetapi 

juga fondasi pembentukan kualitas manusia yang berperadaban. Pendidikan dalam 

pandangan Al-Farabi diarahkan untuk membentuk manusia yang mampu berbuat sesuai 

dengan pengetahuan benar yang dimilikinya, sehingga tidak ada jarak antara ucapan dan 

tindakan. Dalam konteks pendidikan Islam, nilai kejujuran menjadi prinsip utama untuk 

melahirkan generasi intelektual yang bermoral, karena tanpa kejujuran, ilmu kehilangan 

orientasi etiknya. Lestari dan Rochbani (2025) menegaskan bahwa pendidikan Islam 

harus mengintegrasikan dimensi moral dalam setiap aspek kurikulumnya agar proses 

pembelajaran tidak melahirkan individu yang hanya unggul secara teoritis tetapi lemah 

dalam karakter. Dengan demikian, kejujuran tampil sebagai komponen yang tidak 

terpisahkan dari visi pendidikan yang manusiawi dan beradab. 

 Posisi kejujuran dalam pendidikan menurut Al-Farabi sangat berkaitan dengan 

fungsi akal sebagai pengarah tindakan manusia. Ia menekankan bahwa pendidikan ideal 

harus mencakup pembinaan akal sekaligus penguatan akhlak agar tercipta keteraturan 

dalam diri individu. Kejujuran berperan sebagai jembatan antara kebijaksanaan teoretik 

dan kebijaksanaan praktis, sehingga seseorang tidak hanya memahami nilai-nilai moral 

tetapi juga mampu menerapkannya dalam kehidupan nyata. Mutalib dkk. (2025) 

menyoroti hal serupa ketika menjelaskan relevansi pendidikan filosofis dalam 



AKSELERASI: Jurnal Pendidikan Guru MI 

 

Vol. 6, No.2, Desember 2025, Hal. 194-203  200 
 

membentuk kecerdasan moral yang adaptif terhadap dinamika modern. Pendidikan yang 

menekankan moralitas kejujuran memungkinkan manusia mengembangkan kemampuan 

reflektif, mengendalikan ego, dan menilai tindakan berdasarkan kebenaran, bukan 

sekadar manfaat pragmatis. Oleh karena itu, nilai kejujuran berfungsi memperhalus 

karakter sekaligus memperkuat kapasitas intelektual siswa. 

 Dalam konteks sosial dan kelembagaan pendidikan, kejujuran menjadi landasan 

penting dalam membangun budaya akademik yang sehat. Al-Farabi menekankan bahwa 

masyarakat utama hanya dapat terwujud jika lembaga-lembaga pendidikannya berdiri di 

atas nilai-nilai kebenaran yang dijaga secara konsisten. Prinsip ini sangat relevan 

dengan kondisi pendidikan modern yang menghadapi tantangan integritas akademik, 

seperti plagiarisme, manipulasi data, atau ketidakjujuran administratif. Rojibillah dan 

Hambali (2024) menunjukkan bahwa integrasi nilai-nilai filsafat Islam dalam kurikulum 

pendidikan kontemporer berfungsi sebagai mekanisme untuk memperkuat integritas 

akademik di tengah tantangan era digital. Jika lembaga pendidikan ingin menghasilkan 

peserta didik yang berkualitas, mereka harus lebih dahulu menerapkan budaya kejujuran 

secara sistemik, mulai dari pendidik, administrasi, hingga lingkungan sosial sekolah 

atau kampus. 

 Dalam proses transformasi pendidikan Islam menuju model yang lebih humanis 

dan progresif, kejujuran menjadi indikator utama keberhasilan pembentukan karakter. 

Nilai ini memiliki implikasi tidak hanya pada hubungan interpersonal, tetapi juga pada 

relasi struktural seperti kepemimpinan, evaluasi pembelajaran, dan kebijakan 

pendidikan. Ramadhan dkk. (2024) menegaskan bahwa integrasi etika filosofis dan nilai 

profetik tidak dapat dilepaskan dari kejujuran sebagai prinsip moral universal yang 

menjaga keseimbangan antara rasionalitas dan spiritualitas. Dalam kerangka ini, 

pendidikan tidak sekadar mentransfer ilmu, tetapi membentuk pribadi yang memiliki 

rasa tanggung jawab moral terhadap kebenaran. Integrasi tersebut memperkuat argumen 

bahwa kejujuran adalah roh dari seluruh dimensi etika Al-Farabi yang mengaitkan 

moralitas individu dengan struktur sosial dan kelembagaan pendidikan. 

 Selain menjadi fondasi etika dan budaya akademik, kejujuran berfungsi sebagai 

pilar utama pembentukan civitas yang mampu membedakan antara pengetahuan benar 

dan kesalahan moral. Dalam konteks pembelajaran, nilai ini membantu peserta didik 

mengembangkan kepekaan terhadap implikasi tindakan sehingga mereka dapat menilai 

dampak moral dari keputusan yang diambil. Kurnia dkk. (2024) menegaskan bahwa 

pendidikan Islam harus kembali pada pemaknaan filosofis tentang manusia sebagai 

makhluk rasional dan bermoral, sehingga pembelajaran tidak hanya bercorak teknis 

tetapi juga berakar pada prinsip etis. Dalam perspektif Al-Farabi, kejujuran memperkuat 

integrasi antara etika dan epistemologi, menjadikan pendidikan sebagai ruang 

pembentukan pribadi yang utuh. Nilai ini pada akhirnya memungkinkan peserta didik 

untuk mengembangkan identitas moral yang stabil dan berkontribusi secara positif bagi 

masyarakat. 



Rahayu, Ilmiah, Wahono and Machfudi, Filsafat Al-farabi 
 

Tantangan dan Batasan Penerapan Kejujuran dalam Kehidupan 

 Meskipun kejujuran menjadi nilai fundamental dalam ajaran Islam maupun etika 

filsafat seperti yang dibangun Al-Farabi, penerapannya dalam kehidupan sehari-hari 

sering kali tidak sesederhana wacananya. Tantangan terbesar biasanya muncul ketika 

seseorang berada dalam situasi sosial yang menempatkan kejujuran berhadapan dengan 

tekanan eksternal, seperti menjaga perasaan orang lain, menyesuaikan diri dengan 

lingkungan, atau menghadapi konsekuensi tertentu. Dalam konteks ini, kejujuran bukan 

hanya persoalan mengatakan apa adanya, tetapi juga mempertimbangkan hikmah, 

waktu, dan dampaknya terhadap relasi sosial. Al-Farabi sendiri menempatkan nilai 

kejujuran pada kerangka kebijaksanaan moral, di mana keutamaan harus berjalan 

seimbang agar tetap bermanfaat dan tidak menimbulkan kerusakan yang lebih besar. 

Artinya, kejujuran tetap harus dipandu oleh akal budi dan pertimbangan etis. 

 Di sisi lain, tantangan lain yang muncul adalah adanya standar ganda dalam 

masyarakat yang sering kali mendukung kejujuran secara ideal, tetapi tidak selalu 

memfasilitasi atau menghargainya dalam praktik. Misalnya, seseorang diminta berkata 

jujur tetapi ketika kejujuran itu merugikan pihak tertentu, ia bisa saja dianggap tidak 

sopan atau “terlalu terus terang”. Ketegangan ini membuat praktik kejujuran menjadi 

kompleks, karena individu harus menyeimbangkan antara nilai pribadi dan norma 

sosial. Dalam etika Al-Farabi, kondisi seperti ini disebut sebagai kebutuhan untuk 

mencapai keutamaan tengah, yakni tidak berlebihan dan tidak kurang, tetapi 

proporsional sesuai situasi. Dengan pendekatan ini, kejujuran tetap dapat dijalankan 

tanpa merusak harmoni sosial ataupun menghilangkan integritas diri. 

 Selain tantangan sosial, ada pula batasan yang bersifat etis, terutama ketika 

kejujuran bersinggungan dengan hak privasi, keamanan, atau potensi bahaya bagi orang 

lain. Dalam kasus tertentu, menyampaikan informasi secara terbuka justru dapat 

menciptakan mudarat yang lebih besar. Maka, kejujuran harus dipahami sebagai nilai 

yang berpasangan dengan kebijaksanaan, bukan sekadar keterusterangan tanpa kontrol. 

Dalam ajaran Rasulullah SAW pun, kejujuran tidak lepas dari prinsip maslahah, yaitu 

memastikan bahwa perkataan membawa manfaat dan tidak menzalimi. Karena itu, 

penerapan kejujuran tidak dapat dilepaskan dari kesadaran moral yang matang, 

kemampuan menilai situasi, serta pemahaman bahwa setiap nilai kebaikan memiliki 

batas-batas agar tetap menghadirkan kebaikan dalam bentuk yang paling tepat. 

KESIMPULAN 

 Kajian mengenai nilai kejujuran dalam perspektif filsafat Al-Farabi diatas 

menunjukkan bahwa kejujuran bukan sekadar bagian dari moralitas individual, tetapi 

merupakan prinsip etis yang menopang seluruh struktur pembentukan karakter dan 

kehidupan sosial. Dalam kerangka pemikiran Al-Farabi, kejujuran menjadi landasan 

bagi keselarasan antara akal, ucapan, dan tindakan, sehingga membentuk pribadi yang 

mampu menempatkan kebenaran sebagai orientasi utama dalam setiap keputusan. Nilai 



AKSELERASI: Jurnal Pendidikan Guru MI 

 

Vol. 6, No.2, Desember 2025, Hal. 194-203  202 
 

ini tidak hanya mengarah pada penyempurnaan intelektual dan spiritual, tetapi juga 

berfungsi sebagai pilar moral bagi terwujudnya masyarakat utama yang berkeadilan. 

Integrasi nilai kejujuran semakin kuat ketika ditempatkan berdampingan dengan teladan 

Rasulullah SAW yang menegaskan pentingnya konsistensi moral dalam kehidupan 

sosial dan pendidikan. Dengan demikian, kejujuran dapat dipahami sebagai konsep etis 

yang memiliki daya transformasi besar dan relevansi kuat bagi dinamika moral 

masyarakat modern. 

 Meskipun kejujuran memiliki kedudukan sentral baik dalam filsafat Al-Farabi 

maupun ajaran Islam, penerapannya dalam realitas sosial sering kali dihadapkan pada 

tantangan yang bersifat situasional dan struktural. Tekanan budaya, ketidakseimbangan 

norma sosial, serta dinamika relasi antarmanusia kerap menempatkan individu pada 

dilema antara menjaga keterusterangan dan mempertimbangkan dampak sosial. Dalam 

konteks pendidikan, tantangan ini menegaskan perlunya pendekatan yang tidak hanya 

menekankan aspek kognitif, tetapi juga pembiasaan nilai melalui keteladanan, 

lingkungan yang mendukung integritas, serta kebijakan institusional yang tegas 

terhadap praktik-praktik ketidakjujuran. Oleh karena itu, artikel ini menegaskan bahwa 

nilai kejujuran harus diinternalisasi secara komprehensif melalui sinergi antara 

pendidikan moral, pembinaan akal, dan praktik sosial yang berkeadilan. Kejujuran, pada 

akhirnya, menjadi fondasi etis yang tidak hanya membentuk karakter personal, tetapi 

juga memperkuat tatanan sosial yang lebih stabil, manusiawi, dan bermartabat. 

REFERENSI 

Agustianda, A. (2025). Filsafat Etika dalam Islam: Antara Akhlak dan Hikmah. Al-

Hikmah: Jurnal Theosofi dan Peradaban Islam , 7 (1), 1-11. 

http://dx.doi.org/10.51900/alhikmah.v7i1.24245  

Ashari, S. P., Latip, A., Rahman, A., Pd, S., Waluyanti, E., & Esti Kusminingsih, S. S. 

(2025). Pendidikan Agama Islam dalam Lensa Filsafat Ilmu. Uwais Inspirasi 

Indonesia.  

Asiyah, A., Aprilia, E., Nugraha, H., Afindi, A., & Dunan, H. (2025). Sejarah 

Manajemen Pendidikan Era Klasik: Plato, Konfusius, Al-Farabi. Dinamika 

Pembelajaran: Jurnal Pendidikan dan bahasa , 2 (4), 14-22. 

https://doi.org/10.62383/dilan.v2i4.2402  

Fahtria, L., & Khaira, AA (2025). KONSEP AKHLAK DALAM QS. MARYAM 42–

48: ANALISIS MORAL NILAI-NILAI BERDASARKAN PEMIKIRAN 

ETIKA KLASIK DAN KONTEMPORER. Jurnal Islam Pesisir dan Kajian 

Keislaman , 1 (1). 

https://ejournalpasca.unisi.ac.id/index.php/jipkk/article/view/108  

http://dx.doi.org/10.51900/alhikmah.v7i1.24245
https://doi.org/10.62383/dilan.v2i4.2402
https://ejournalpasca.unisi.ac.id/index.php/jipkk/article/view/108


Rahayu, Ilmiah, Wahono and Machfudi, Filsafat Al-farabi 
 

Habibi, A. (2020). Diskursus Etika Aristoteles dalam Islam. Mawaizh: Jurnal Dakwah 

dan Pengembangan Sosial Kemanusiaan, 11(1), 97-122. 

https://doi.org/10.32923/maw.v11i1.1021 

Hilmansah, DH (2023). Kajian pemikiran pendidikan Al-Farabi dalam pendidikan Islam 

kontemporer. Jazirah: Jurnal Peradaban Dan Kebudayaan , 4 (2), 131-157. 

https://doi.org/10.51190/jazirah.v4i2.121  

Kurnia, Z. A., Tampubolon, E. S., & Muslimin, I. (2024). Eksistensi Makna Filsafat dan 

Objek Kajiannya Dalam Pendidikan Islam. Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur'an, 

Tafsir dan Pemikiran Islam, 5(3), 725-740. 

https://doi.org/10.58401/takwiluna.v5i3.1734 

Lestari, A. I., & Rochbani, I. T. N. (2025). Kurikulum dan Metode Pengajaran dalam 

Perspektif Filsafat Pendidikan Islam. Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum, 

3(5), 6216-6227. https://doi.org/10.61104/alz.v3i5.2436  

Mutalib, WW, Nahrawi, M., Mujahidin, A., & Suprapto, F. (2025). Relevansi 

Pemikiran Filsafat Pendidikan Islam Ibnu Sina dan Al-Ghazali terhadap 

Pendidikan Modern. JDP (JURNAL DINAMIKA PENDIDIKAN) , 11 (4), 168-

177. 

Qonita, U., Nada'Melfirosha, B., & Parhan, M. (2024). Disparitas dan Sinergitas 

Epistemologi Filsafat Al-Farabi dan Ibnu Sina dalam Pendidikan Islam 5.0. 

Refleksi Jurnal Filsafat dan Pemikiran Islam, 24(2), 53-92. 

https://doi.org/10.14421/ref.v25i2.5754  

Ramadhan, A. R., Said, U. M. R., Sauri, S., & Afkar, M. F. (2024). Integrasi Etika 

Filosofis dan Nilai-Nilai Profetik untuk Mewujudkan Pendidikan Islam yang 

Humanis, Adil, dan Transformatif. Al-Qalam: Jurnal Kajian Islam dan 

Pendidikan, 16(2), 253-267. https://doi.org/10.47435/al-qalam.v16i2.3244  

Rojibillah, I., & Hambali, A. (2024). Integrasi Nilai-Nilai Filsafat Islam dalam 

Kurikulum Pendidikan Kontemporer. Idarotuna: Jurnal Manajemen Pendidikan 

Islam, 226-240.  

Sa'adi, GM, Hasan, A., Umar, M., & Khasyi'in, N. (2024). Pemikiran Politik Al-Farabi. 

Eksplorasi Interdisipliner dalam Jurnal Penelitian , 2 (2), 865-882. 

https://doi.org/10.62976/ierj.v2i2.577  

. 

https://doi.org/10.32923/maw.v11i1.1021
https://doi.org/10.51190/jazirah.v4i2.121
https://doi.org/10.58401/takwiluna.v5i3.1734
https://doi.org/10.61104/alz.v3i5.2436
https://doi.org/10.14421/ref.v25i2.5754
https://doi.org/10.47435/al-qalam.v16i2.3244
https://doi.org/10.62976/ierj.v2i2.577

