AKSELERASI:

JURNAL PENDIDIKAN GURU MI
Volume 6, Nomor 2, Desember 2025, Hal. 194-203

REFLEKSI NILAI KEJUJURAN SEBAGAI KAJIAN UTAMA: KAJIAN
PERSPEKTIF FILSAFAT AL-FARABI

Yuvita Nila Rahayu' Masniatul IImiah? Suparwoto Sapto Wahono® Moch Imam
Machfudi
1234UIN Kiai Haji Achmad Siddiq Jember
Email: dalishadynata@yahoo.com' masniatulilmiah77@gmail.com?
wahsapto@uinkhas.ac.id®> imam.machfudi@gmail.com *

ABSTRACT

This article examines the value of honesty as a central ethical principle within the
philosophical framework of Al-Farabi and its relevance to contemporary Islamic
education. Honesty is positioned not merely as a personal moral virtue, but as a
foundational element that shapes individual character, social harmony, and the structure
of a virtuous society. Using a qualitative library-research approach, this study analyzes
classical and contemporary literature related to Al-Farabi’s ethical thought, prophetic
ethics, and modern Islamic educational discourse. The findings reveal that honesty
(shidq) in Al-Farabi’s philosophy functions as a moral bridge linking rational
knowledge with virtuous action, ensuring the alignment between speech, intention, and
behavior. This value plays a significant role in achieving intellectual and spiritual
perfection, while also supporting the development of the al-madinah al-fadilah through
social trust and moral integrity. The study further emphasizes the exemplary honesty of
Prophet Muhammad SAW as a timeless ethical model that reinforces practical moral
formation in Islamic education. Despite its importance, challenges remain in applying
honesty consistently due to social pressures, contextual considerations, and ethical
limits related to harm and privacy. This article concludes that honesty remains a crucial
ethical foundation for developing human character and educational systems that
integrate rationality, spirituality, and moral responsibility within modern societal
realities.

Keywords: Honesty, Al-Farabi’s Ethics, Islamic Education
ABSTRAK

Artikel ini mengkaji nilai kejujuran sebagai prinsip etika utama dalam kerangka filsafat
Al-Farabi serta relevansinya terhadap pendidikan Islam kontemporer. Kejujuran
diposisikan tidak hanya sebagai kebajikan moral individual, tetapi sebagai fondasi
pembentukan karakter, harmoni sosial, dan struktur masyarakat utama. Dengan
menggunakan pendekatan penelitian kepustakaan, studi ini menganalisis literatur klasik
dan kontemporer mengenai pemikiran etika Al-Farabi, etika profetik, serta diskursus
pendidikan Islam modern. Hasil penelitian menunjukkan bahwa kejujuran (shidq) dalam
filsafat Al-Farabi berfungsi sebagai jembatan moral yang menghubungkan pengetahuan
rasional dengan tindakan berbudi, sehingga tercapai keselarasan antara ucapan, niat, dan


mailto:dalishadynata@yahoo.com1
mailto:masniatulilmiah77@gmail.com2
mailto:wahsapto@uinkhas.ac.id3
mailto:%20imam.machfudi@gmail.com%204

Rahayu, [lmiah, Wahono and Machfudi, Filsafat Al-farabi

perilaku. Nilai ini berperan penting dalam mencapai kesempurnaan intelektual dan
spiritual, sekaligus memperkuat pembangunan al-madinah al-fadilah melalui
kepercayaan sosial dan integritas moral. Studi ini juga menekankan keteladanan
Rasulullah SAW sebagai model kejujuran yang memperkuat pembentukan akhlak
dalam pendidikan Islam. Meskipun demikian, penerapan kejujuran menghadapi
tantangan, seperti tekanan sosial, pertimbangan konteks, serta batas etis terkait
kemudaratan dan privasi. Artikel ini menyimpulkan bahwa kejujuran tetap menjadi
dasar etika yang sangat penting bagi pengembangan karakter manusia dan sistem
pendidikan yang mengintegrasikan rasionalitas, spiritualitas, serta tanggung jawab
moral dalam realitas masyarakat modern.

Kata Kunci: Kejujuran, Etika Al-Farabi, Pendidikan Islam
PENDAHULUAN

Perkembangan kajian etika dalam Islam menunjukkan bahwa nilai kejujuran
kembali menjadi perhatian penting dalam diskursus filsafat moral, terutama ketika
dikaitkan dengan pemikiran Al-Farabi sebagai salah satu tokoh besar dalam tradisi
filsafat Islam. Di tengah dinamika sosial dan pendidikan modern, nilai kejujuran tidak
hanya dipahami sebagai aspek moral individual, tetapi juga sebagai fondasi
pembentukan karakter dan tatanan sosial yang harmonis. Urgensi topik ini semakin kuat
seiring meningkatnya kebutuhan akan etika yang mampu menyeimbangkan rasionalitas
dan moralitas, sebagaimana tercermin dalam gagasan humanis yang berkembang dalam
pendidikan Islam kontemporer. Pemikiran para filsuf klasik seperti Al-Farabi dianggap
relevan untuk menjawab tantangan etika pada era modern, terutama dalam membangun
kesadaran akhlak yang lebih komprehensif dan aplikatif (Hilmansah, 2023).

Sejumlah penelitian sebelumnya telah membahas peran filsafat Islam dalam
membangun kerangka etika dan pendidikan, namun pendekatannya beragam dan
cenderung menyoroti aspek tertentu dari pemikiran tokoh-tokoh klasik. Beberapa studi
menekankan integrasi nilai filsafat dan etika dalam pendidikan modern, baik melalui
kajian pemikiran Al-Farabi maupun tokoh lain seperti Ibn Sina dan Al-Ghazali yang
sering dikomparasikan dari sisi epistemologi dan relevansinya dengan era digital
(Qonita dkk., 2024). Penelitian lain menghubungkan etika Islam dengan diskursus
akhlak dan kebijaksanaan sebagai landasan moral (Agustianda, 2025). Selain itu,
terdapat pula kecenderungan kajian yang menempatkan filsafat Islam dalam konteks
kurikulum dan metode pengajaran, sehingga memperlihatkan tren integrasi nilai moral-
filosofis dalam pendidikan Islam kontemporer.

Meskipun banyak penelitian telah mengangkat kontribusi filsafat Islam terhadap
pendidikan dan etika, kajian yang secara khusus mendalami konsep kejujuran (shidq)
dalam perspektif filsafat Al-Farabi masih relatif terbatas. Penelitian-penelitian
sebelumnya lebih banyak berfokus pada isu epistemologi, pendidikan, politik, atau
integrasi nilai-nilai filosofis secara umum, tanpa memberikan penjelasan mendalam
mengenai posisi kejujuran dalam kerangka etika Al-Farabi. Celah penelitian juga



AKSELERASI: Jurnal Pendidikan Guru MI

tampak dalam kurangnya kajian yang mengaitkan konsep kejujuran dengan tantangan
moral kontemporer, terutama pada konteks pendidikan dan pembentukan karakter.
Kekosongan inilah yang menjadi ruang penting untuk menghadirkan pembahasan yang
lebih spesifik dan analitis (Ramadhan dkk., 2024).

Berdasarkan celah tersebut, artikel ini bertujuan untuk mengkaji nilai kejujuran
sebagai konsep etika utama dalam pemikiran Al-Farabi dan menempatkannya dalam
dialog dengan kebutuhan etika masa kini. Artikel ini secara eksplisit berupaya
menjelaskan bagaimana kejujuran diposisikan dalam sistem akhlak Al-Farabi, apa
relevansinya bagi perkembangan etika Islam kontemporer, serta bagaimana konsep
tersebut dapat memberi kontribusi terhadap pembentukan karakter dalam konteks
pendidikan modern. Selain itu, artikel ini ingin memperluas perspektif kajian etika
dengan menunjukkan bahwa warisan pemikiran filsafat Islam klasik tetap signifikan
untuk merespons tantangan moral di era modern.

METODOLOGI

Metode penelitian dalam artikel ini menggunakan kajian kepustakaan (library
research) dengan menelusuri berbagai sumber literartur yang membahas kejujuran
(shidq) dan pemikiran etika Al-Farabi. Literatur yang digunakan dipilih berdasarkan
kesesuaian tema dan kualitas isi agar tetap mendukung pemahaman yang akurat. Proses
penelitian dilakukan melalui penentuan kata kunci, pengumpulan bahan bacaan,
penyaringan sumber yang relevan, serta analisis deskriptif dan tematik. Analisis ini
digunakan untuk menggambarkan pandangan Al-Farabi tentang kejujuran sekaligus
mengaitkannya dengan perkembangan etika masa kini. Pendekatan berbasis pustaka ini
membantu peneliti menggali makna kejujuran secara lebih menyeluruh dan menemukan
ruang penelitian yang masih bisa dikembangkan dalam kajian etika Al-Farabi.

HASIL PEMBAHASAN
Konsep Kejujuran dalam Perspektif Filsafat Al-Farabi

Kejujuran dalam perspektif filsafat Al-Farabi merupakan bagian dari bangunan
akhlak yang menempatkan harmoni antara ucapan, tindakan, dan tujuan moral sebagai
prinsip utamanya. Dalam kerangka etika Al-Farabi, keutamaan moral tidak semata
dipahami sebagai sifat terpuji, tetapi sebagai kondisi jiwa yang terbentuk melalui latihan
dan penyelarasan akal dengan tindakan nyata. Oleh sebab itu, kejujuran tidak berdiri
sendiri, melainkan menjadi prasyarat bagi tercapainya kebijaksanaan praktis yang
diperlukan untuk kehidupan sosial yang baik. Relevansi konsep ini semakin tampak
ketika dikaitkan dengan peringatan Al-Qur’an dalam QS As-Shaff ayat 2 yang
berbunyi:

@ O3t ¥ e o3l 413kl G330 GG

Artinya:

Vol. 6, No.2, Desember 2025, Hal. 194-203 196



Rahayu, [lmiah, Wahono and Machfudi, Filsafat Al-farabi

“Wahai orang-orang yang beriman, mengapa kamu mengatakan sesuatu yang tidak
kamu kerjakan?”

Ayat ini menjelaskan tentang larangan mengatakan sesuatu yang tidak dikerjakan, yang
menegaskan pentingnya konsistensi moral. Penekanan terhadap integrasi antara akal,
moral, dan perilaku menjadi karakter khas pemikiran etika Al-Farabi sebagaimana
dijelaskan Hilmansah (2023) yang melihat etika sebagai landasan peradaban. Dengan
demikian, konsep kejujuran dalam filsafat Al-Farabi sesungguhnya merupakan poros
yang menghubungkan akhlak personal dengan keteraturan sosial yang lebih luas.

Kejujuran dalam etika Al-Farabi juga dipahami sebagai bagian dari proses
penyempurnaan diri menuju kebahagiaan tertinggi, yaitu kebahagiaan intelektual yang
selaras dengan tujuan hidup manusia. Dalam konteks ini, kejujuran berfungsi
mengarahkan jiwa pada kebenaran sehingga seseorang mampu membedakan tindakan
yang berorientasi pada nilai dan tindakan yang hanya bersandar pada dorongan insting
atau kepentingan sesaat. Al-Farabi menegaskan bahwa pencapaian kesempurnaan moral
tidak mungkin terjadi tanpa fondasi kejujuran, karena sifat ini memastikan bahwa
manusia berpegang pada kebenaran dan menjauhi bentuk-bentuk distorsi moral. Posisi
kejujuran sebagai pengendali orientasi moral ini menguatkan pandangan bahwa akhlak
tidak dapat dipisahkan dari struktur rasional manusia, sebagaimana ditegaskan
Agustianda (2025) yang menempatkan akhlak sebagai hasil perpaduan antara hikmah
dan tindakan. Dengan demikian, pemahaman kejujuran menurut Al-Farabi bukan
sekadar norma etis, tetapi juga sarana mencapai kematangan intelektual dan spiritual.

Selain sebagai fondasi akhlak personal, kejujuran dalam pandangan Al-Farabi
berperan penting dalam membangun tatanan sosial yang baik. Masyarakat utama (al-
madinah al-fadilah) hanya dapat terwujud apabila para anggotanya menjadikan
kejujuran sebagai prinsip interaksi, baik dalam hubungan sosial, politik, maupun
pendidikan. Penyimpangan dari nilai kejujuran tidak hanya merusak moral individu,
tetapi juga mengganggu struktur sosial yang bergantung pada kepercayaan sebagai
modal utama. Pandangan ini sejalan dengan gagasan bahwa masyarakat yang bermoral
hanya dapat dibangun melalui komitmen pada nilai-nilai kebenaran, sebagaimana
ditegaskan Qonita dkk. (2024) ketika membahas sinergi etika dan rasionalitas dalam
pendidikan Islam modern. Dengan menggambarkan kejujuran sebagai penopang
keteraturan sosial, Al-Farabi menunjukkan bahwa etika tidak berhenti pada tataran
pribadi, melainkan menjadi prinsip peradaban. Karena itu, nilai kejujuran dalam filsafat
Al-Farabi memiliki kedudukan strategis sebagai dasar pembentukan masyarakat yang
harmonis dan berkeadilan.

Kejujuran dalam Teladan Rasulullah SAW dan Ajaran Islam

Kejujuran dalam Islam menempati posisi sentral sebagai fondasi utama karakter
seorang mukmin. Rasulullah SAW dikenal luas dengan gelar al-Amin, yang
menunjukkan tingkat kepercayaan masyarakat terhadap beliau bahkan sebelum masa



AKSELERASI: Jurnal Pendidikan Guru MI

kenabian. Teladan ini memperlihatkan bahwa integritas moral tidak dilahirkan oleh
status sosial, tetapi dibangun melalui konsistensi perilaku sehari-hari yang menunjukkan
keharmonisan antara ucapan dan tindakan. Pesan tersebut sejalan dengan QS As-Shaff
ayat 2 yang menegur keras orang yang mengatakan sesuatu tetapi tidak melakukannya,
menunjukkan bahwa Islam menolak segala bentuk inkonsistensi moral. Pandangan
serupa juga ditegaskan dalam studi etika Islam modern yang melihat kejujuran sebagai
inti dari sistem nilai profetik yang bersifat transformatif (Ramadhan et al., 2024). Dalam
konteks ini, teladan Rasulullah SAW bukan hanya bersifat historis, tetapi menjadi
standar etik yang terus relevan bagi umat. Hal ini diperkuat oleh sabda Rasulullah
SAW:

GIAY) & & 2y e )

“Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan akhlak yang mulia.” (HR. Ahmad
dan Al-Bukhari)

Hadits tersebut menegaskan bahwa misi kenabian berakar pada pembentukan karakter
bermoral.

Kejujuran Rasulullah SAW juga tercermin dalam komunikasi beliau yang selalu
berorientasi pada keadilan dan kebaikan sosial. Dalam berbagai riwayat, Nabi
menegaskan bahwa berkata benar merupakan salah satu jalan menuju kebaikan yang
mengantarkan seseorang pada surga, sehingga dimensi kejujuran tidak hanya bersifat
moral, tetapi juga spiritual. Ajaran ini kemudian menjadi pedoman dalam pendidikan
akhlak Islam, di mana aspek keteladanan lebih diutamakan dibandingkan instruksi
verbal semata, sebagaimana dipahami dalam diskursus filsafat pendidikan Islam (Lestari
& Rochbani, 2025). Bentuk konsistensi ini memperlihatkan bahwa etika profetik
bekerja melalui pembiasaan dan internalisasi nilai, bukan hanya melalui pengetahuan
teoritis. Dengan demikian, kejujuran bukan sekadar norma, melainkan mekanisme
pembentuk karakter yang operasional dalam kehidupan.

Pada sisi praktis, Rasulullah SAW menunjukkan bahwa kejujuran dapat menjadi
landasan utama dalam membangun relasi sosial yang sehat. Beliau selalu
menyampaikan kebenaran meskipun konsekuensinya berat, seperti saat menyampaikan
wahyu kepada kaum Quraisy yang keras menolak dakwah. Keberanian moral tersebut
menggambarkan bahwa kejujuran berkaitan erat dengan tanggung jawab etik seorang
individu terhadap kebenaran objektif. Dalam kajian etika Islam klasik, sikap ini sejalan
dengan gagasan bahwa nilai moral tidak dapat dikompromikan demi kepentingan
pragmatis tertentu (Agustianda, 2025). Hal ini menegaskan bahwa integritas dalam
Islam merupakan sikap yang mencerminkan ketetapan hati dalam memegang prinsip
walaupun berada di tengah tekanan situasional. Model ini kemudian menjadi teladan
universal dalam berinteraksi secara autentik dan tepercaya.

Vol. 6, No.2, Desember 2025, Hal. 194-203 198



Rahayu, [lmiah, Wahono and Machfudi, Filsafat Al-farabi

Ajaran Islam mengenai kejujuran tidak berhenti pada aspek personal, melainkan
meluas pada ranah sosial seperti aktivitas ekonomi, penegakan hukum, dan tanggung
jawab kepemimpinan. Nabi SAW mencontohkan bagaimana aktivitas jual-beli harus
dilakukan dengan transparansi, bahkan mengutuk perilaku manipulatif yang merugikan
orang lain. Nilai ini menjadi landasan berbagai pendekatan etika sosial Islam, termasuk
model-model pendidikan akhlak kontemporer yang menekankan integrasi nilai profetik
dalam sistem pembelajaran (Rojibillah & Hambali, 2024). Dengan demikian, kejujuran
bukan hanya prinsip moral individual, melainkan fondasi bagi terciptanya keteraturan
sosial yang adil. Perspektif ini menunjukkan bahwa kejujuran memiliki fungsi struktural
dalam kehidupan bermasyarakat.

Kejujuran yang dicontohkan Rasulullah SAW juga memiliki dimensi
transformasional yang memengaruhi perkembangan karakter umat secara berkelanjutan.
Nilai ini menjadi inti ajaran Islam yang mendorong perubahan moral dari dalam diri,
sehingga pembinaan akhlak dalam pendidikan Islam turut menjadikan kejujuran sebagai
indikator keberhasilan proses pembelajaran. Dalam perkembangan kajian filsafat
pendidikan Islam, kejujuran diposisikan sebagai nilai dasar yang harus melandasi
kurikulum dan praktik pengajaran agar menghasilkan manusia yang beradab (Qonita et
al., 2024). Hal ini menegaskan bahwa kejujuran bukan sekadar perilaku, tetapi
merupakan kualitas eksistensial yang menuntut konsistensi diri. Dengan teladan
Rasulullah SAW, umat Islam diarahkan untuk menghadirkan kejujuran sebagai identitas
moral yang mewarnai seluruh aspek kehidupan.Kejujuran sebagai Fondasi Etika dan
Pendidikan dalam Perspektif Al-Farabi

Dalam pemikiran Al-Farabi, kejujuran bukan hanya nilai moral individual, tetapi
juga fondasi pembentukan kualitas manusia yang berperadaban. Pendidikan dalam
pandangan Al-Farabi diarahkan untuk membentuk manusia yang mampu berbuat sesuai
dengan pengetahuan benar yang dimilikinya, sehingga tidak ada jarak antara ucapan dan
tindakan. Dalam konteks pendidikan Islam, nilai kejujuran menjadi prinsip utama untuk
melahirkan generasi intelektual yang bermoral, karena tanpa kejujuran, ilmu kehilangan
orientasi etiknya. Lestari dan Rochbani (2025) menegaskan bahwa pendidikan Islam
harus mengintegrasikan dimensi moral dalam setiap aspek kurikulumnya agar proses
pembelajaran tidak melahirkan individu yang hanya unggul secara teoritis tetapi lemah
dalam karakter. Dengan demikian, kejujuran tampil sebagai komponen yang tidak
terpisahkan dari visi pendidikan yang manusiawi dan beradab.

Posisi kejujuran dalam pendidikan menurut Al-Farabi sangat berkaitan dengan
fungsi akal sebagai pengarah tindakan manusia. Ia menekankan bahwa pendidikan ideal
harus mencakup pembinaan akal sekaligus penguatan akhlak agar tercipta keteraturan
dalam diri individu. Kejujuran berperan sebagai jembatan antara kebijaksanaan teoretik
dan kebijaksanaan praktis, sehingga seseorang tidak hanya memahami nilai-nilai moral
tetapi juga mampu menerapkannya dalam kehidupan nyata. Mutalib dkk. (2025)
menyoroti hal serupa ketika menjelaskan relevansi pendidikan filosofis dalam



AKSELERASI: Jurnal Pendidikan Guru MI

membentuk kecerdasan moral yang adaptif terhadap dinamika modern. Pendidikan yang
menekankan moralitas kejujuran memungkinkan manusia mengembangkan kemampuan
reflektif, mengendalikan ego, dan menilai tindakan berdasarkan kebenaran, bukan
sekadar manfaat pragmatis. Oleh karena itu, nilai kejujuran berfungsi memperhalus
karakter sekaligus memperkuat kapasitas intelektual siswa.

Dalam konteks sosial dan kelembagaan pendidikan, kejujuran menjadi landasan
penting dalam membangun budaya akademik yang sehat. Al-Farabi menekankan bahwa
masyarakat utama hanya dapat terwujud jika lembaga-lembaga pendidikannya berdiri di
atas nilai-nilai kebenaran yang dijaga secara konsisten. Prinsip ini sangat relevan
dengan kondisi pendidikan modern yang menghadapi tantangan integritas akademik,
seperti plagiarisme, manipulasi data, atau ketidakjujuran administratif. Rojibillah dan
Hambeali (2024) menunjukkan bahwa integrasi nilai-nilai filsafat Islam dalam kurikulum
pendidikan kontemporer berfungsi sebagai mekanisme untuk memperkuat integritas
akademik di tengah tantangan era digital. Jika lembaga pendidikan ingin menghasilkan
peserta didik yang berkualitas, mereka harus lebih dahulu menerapkan budaya kejujuran
secara sistemik, mulai dari pendidik, administrasi, hingga lingkungan sosial sekolah
atau kampus.

Dalam proses transformasi pendidikan Islam menuju model yang lebih humanis
dan progresif, kejujuran menjadi indikator utama keberhasilan pembentukan karakter.
Nilai ini memiliki implikasi tidak hanya pada hubungan interpersonal, tetapi juga pada
relasi struktural seperti kepemimpinan, evaluasi pembelajaran, dan kebijakan
pendidikan. Ramadhan dkk. (2024) menegaskan bahwa integrasi etika filosofis dan nilai
profetik tidak dapat dilepaskan dari kejujuran sebagai prinsip moral universal yang
menjaga keseimbangan antara rasionalitas dan spiritualitas. Dalam kerangka ini,
pendidikan tidak sekadar mentransfer ilmu, tetapi membentuk pribadi yang memiliki
rasa tanggung jawab moral terhadap kebenaran. Integrasi tersebut memperkuat argumen
bahwa kejujuran adalah roh dari seluruh dimensi etika Al-Farabi yang mengaitkan
moralitas individu dengan struktur sosial dan kelembagaan pendidikan.

Selain menjadi fondasi etika dan budaya akademik, kejujuran berfungsi sebagai
pilar utama pembentukan civitas yang mampu membedakan antara pengetahuan benar
dan kesalahan moral. Dalam konteks pembelajaran, nilai ini membantu peserta didik
mengembangkan kepekaan terhadap implikasi tindakan sehingga mereka dapat menilai
dampak moral dari keputusan yang diambil. Kurnia dkk. (2024) menegaskan bahwa
pendidikan Islam harus kembali pada pemaknaan filosofis tentang manusia sebagai
makhluk rasional dan bermoral, sehingga pembelajaran tidak hanya bercorak teknis
tetapi juga berakar pada prinsip etis. Dalam perspektif Al-Farabi, kejujuran memperkuat
integrasi antara etika dan epistemologi, menjadikan pendidikan sebagai ruang
pembentukan pribadi yang utuh. Nilai ini pada akhirnya memungkinkan peserta didik
untuk mengembangkan identitas moral yang stabil dan berkontribusi secara positif bagi
masyarakat.

Vol. 6, No.2, Desember 2025, Hal. 194-203 200



Rahayu, [lmiah, Wahono and Machfudi, Filsafat Al-farabi

Tantangan dan Batasan Penerapan Kejujuran dalam Kehidupan

Meskipun kejujuran menjadi nilai fundamental dalam ajaran Islam maupun etika
filsafat seperti yang dibangun Al-Farabi, penerapannya dalam kehidupan sehari-hari
sering kali tidak sesederhana wacananya. Tantangan terbesar biasanya muncul ketika
seseorang berada dalam situasi sosial yang menempatkan kejujuran berhadapan dengan
tekanan eksternal, seperti menjaga perasaan orang lain, menyesuaikan diri dengan
lingkungan, atau menghadapi konsekuensi tertentu. Dalam konteks ini, kejujuran bukan
hanya persoalan mengatakan apa adanya, tetapi juga mempertimbangkan hikmah,
waktu, dan dampaknya terhadap relasi sosial. Al-Farabi sendiri menempatkan nilai
kejujuran pada kerangka kebijaksanaan moral, di mana keutamaan harus berjalan
seimbang agar tetap bermanfaat dan tidak menimbulkan kerusakan yang lebih besar.
Artinya, kejujuran tetap harus dipandu oleh akal budi dan pertimbangan etis.

Di sisi lain, tantangan lain yang muncul adalah adanya standar ganda dalam
masyarakat yang sering kali mendukung kejujuran secara ideal, tetapi tidak selalu
memfasilitasi atau menghargainya dalam praktik. Misalnya, seseorang diminta berkata
jujur tetapi ketika kejujuran itu merugikan pihak tertentu, ia bisa saja dianggap tidak
sopan atau “terlalu terus terang”. Ketegangan ini membuat praktik kejujuran menjadi
kompleks, karena individu harus menyeimbangkan antara nilai pribadi dan norma
sosial. Dalam etika Al-Farabi, kondisi seperti ini disebut sebagai kebutuhan untuk
mencapai keutamaan tengah, yakni tidak berlebihan dan tidak kurang, tetapi
proporsional sesuai situasi. Dengan pendekatan ini, kejujuran tetap dapat dijalankan
tanpa merusak harmoni sosial ataupun menghilangkan integritas diri.

Selain tantangan sosial, ada pula batasan yang bersifat etis, terutama ketika
kejujuran bersinggungan dengan hak privasi, keamanan, atau potensi bahaya bagi orang
lain. Dalam kasus tertentu, menyampaikan informasi secara terbuka justru dapat
menciptakan mudarat yang lebih besar. Maka, kejujuran harus dipahami sebagai nilai
yang berpasangan dengan kebijaksanaan, bukan sekadar keterusterangan tanpa kontrol.
Dalam ajaran Rasulullah SAW pun, kejujuran tidak lepas dari prinsip maslahah, yaitu
memastikan bahwa perkataan membawa manfaat dan tidak menzalimi. Karena itu,
penerapan kejujuran tidak dapat dilepaskan dari kesadaran moral yang matang,
kemampuan menilai situasi, serta pemahaman bahwa setiap nilai kebaikan memiliki
batas-batas agar tetap menghadirkan kebaikan dalam bentuk yang paling tepat.

KESIMPULAN

Kajian mengenai nilai kejujuran dalam perspektif filsafat Al-Farabi diatas
menunjukkan bahwa kejujuran bukan sekadar bagian dari moralitas individual, tetapi
merupakan prinsip etis yang menopang seluruh struktur pembentukan karakter dan
kehidupan sosial. Dalam kerangka pemikiran Al-Farabi, kejujuran menjadi landasan
bagi keselarasan antara akal, ucapan, dan tindakan, sehingga membentuk pribadi yang
mampu menempatkan kebenaran sebagai orientasi utama dalam setiap keputusan. Nilai



AKSELERASI: Jurnal Pendidikan Guru MI

ini tidak hanya mengarah pada penyempurnaan intelektual dan spiritual, tetapi juga
berfungsi sebagai pilar moral bagi terwujudnya masyarakat utama yang berkeadilan.
Integrasi nilai kejujuran semakin kuat ketika ditempatkan berdampingan dengan teladan
Rasulullah SAW yang menegaskan pentingnya konsistensi moral dalam kehidupan
sosial dan pendidikan. Dengan demikian, kejujuran dapat dipahami sebagai konsep etis
yang memiliki daya transformasi besar dan relevansi kuat bagi dinamika moral
masyarakat modern.

Meskipun kejujuran memiliki kedudukan sentral baik dalam filsafat Al-Farabi
maupun ajaran Islam, penerapannya dalam realitas sosial sering kali dihadapkan pada
tantangan yang bersifat situasional dan struktural. Tekanan budaya, ketidakseimbangan
norma sosial, serta dinamika relasi antarmanusia kerap menempatkan individu pada
dilema antara menjaga keterusterangan dan mempertimbangkan dampak sosial. Dalam
konteks pendidikan, tantangan ini menegaskan perlunya pendekatan yang tidak hanya
menekankan aspek kognitif, tetapi juga pembiasaan nilai melalui keteladanan,
lingkungan yang mendukung integritas, serta kebijakan institusional yang tegas
terhadap praktik-praktik ketidakjujuran. Oleh karena itu, artikel ini menegaskan bahwa
nilai kejujuran harus diinternalisasi secara komprehensif melalui sinergi antara
pendidikan moral, pembinaan akal, dan praktik sosial yang berkeadilan. Kejujuran, pada
akhirnya, menjadi fondasi etis yang tidak hanya membentuk karakter personal, tetapi
juga memperkuat tatanan sosial yang lebih stabil, manusiawi, dan bermartabat.

REFERENSI

Agustianda, A. (2025). Filsafat Etika dalam Islam: Antara Akhlak dan Hikmah. Al-
Hikmah: Jurnal Theosofi dan Peradaban Islam , 7 (1), 1-11.
http://dx.doi.org/10.51900/alhikmah.v7i1.24245

Ashari, S. P., Latip, A., Rahman, A., Pd, S., Waluyanti, E., & Esti Kusminingsih, S. S.
(2025). Pendidikan Agama Islam dalam Lensa Filsafat Ilmu. Uwais Inspirasi
Indonesia.

Asiyah, A., Aprilia, E., Nugraha, H., Afindi, A., & Dunan, H. (2025). Sejarah
Manajemen Pendidikan Era Klasik: Plato, Konfusius, Al-Farabi. Dinamika
Pembelajaran:  Jurnal Pendidikan dan bahasa , 2 (4), 14-22.
https://doi.org/10.62383/dilan.v2i4.2402

Fahtria, L., & Khaira, AA (2025). KONSEP AKHLAK DALAM QS. MARYAM 42—
48: ANALISIS MORAL NILAI-NILAI BERDASARKAN PEMIKIRAN
ETIKA KLASIK DAN KONTEMPORER. Jurnal Islam Pesisir dan Kajian
Keislaman , 1 (1).
https://ejournalpasca.unisi.ac.id/index.php/jipkk/article/view/108

Vol. 6, No.2, Desember 2025, Hal. 194-203 202


http://dx.doi.org/10.51900/alhikmah.v7i1.24245
https://doi.org/10.62383/dilan.v2i4.2402
https://ejournalpasca.unisi.ac.id/index.php/jipkk/article/view/108

Rahayu, [lmiah, Wahono and Machfudi, Filsafat Al-farabi

Habibi, A. (2020). Diskursus Etika Aristoteles dalam Islam. Mawaizh: Jurnal Dakwah
dan Pengembangan Sosial Kemanusiaan, 11(1), 97-122.
https://doi.org/10.32923/maw.v11i1.1021

Hilmansah, DH (2023). Kajian pemikiran pendidikan Al-Farabi dalam pendidikan Islam
kontemporer. Jazirah: Jurnal Peradaban Dan Kebudayaan , 4 (2), 131-157.
https://doi.org/10.51190/jazirah.v4i2.121

Kurnia, Z. A., Tampubolon, E. S., & Muslimin, 1. (2024). Eksistensi Makna Filsafat dan
Objek Kajiannya Dalam Pendidikan Islam. Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur'an,
Tafsir dan Pemikiran Islam, 5(3), 725-740.
https://doi.org/10.58401/takwiluna.v5i3.1734

Lestari, A. 1., & Rochbani, I. T. N. (2025). Kurikulum dan Metode Pengajaran dalam
Perspektif Filsafat Pendidikan Islam. Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum,
3(5), 6216-6227. https://doi.org/10.61104/alz.v3i5.2436

Mutalib, WW, Nahrawi, M., Mujahidin, A., & Suprapto, F. (2025). Relevansi
Pemikiran Filsafat Pendidikan Islam Ibnu Sina dan Al-Ghazali terhadap
Pendidikan Modern. JDP (JURNAL DINAMIKA PENDIDIKAN) , 11 (4), 168-
177.

Qonita, U., Nada'Melfirosha, B., & Parhan, M. (2024). Disparitas dan Sinergitas
Epistemologi Filsafat Al-Farabi dan Ibnu Sina dalam Pendidikan Islam 5.0.
Refleksi  Jurnal Filsafat dan  Pemikiran Islam, 24(2), 53-92.
https://doi.org/10.14421/ref.v25i2.5754

Ramadhan, A. R., Said, U. M. R., Sauri, S., & Afkar, M. F. (2024). Integrasi Etika
Filosofis dan Nilai-Nilai Profetik untuk Mewujudkan Pendidikan Islam yang
Humanis, Adil, dan Transformatif. Al-Qalam: Jurnal Kajian Islam dan
Pendidikan, 16(2), 253-267. https://doi.org/10.47435/al-galam.v16i2.3244

Rojibillah, 1., & Hambali, A. (2024). Integrasi Nilai-Nilai Filsafat Islam dalam
Kurikulum Pendidikan Kontemporer. Idarotuna: Jurnal Manajemen Pendidikan
Islam, 226-240.

Sa'adi, GM, Hasan, A., Umar, M., & Khasyi'in, N. (2024). Pemikiran Politik Al-Farabi.
Eksplorasi Interdisipliner dalam Jurnal Penelitian , 2 (2), 865-882.
https://doi.org/10.62976/ierj.v2i2.577



https://doi.org/10.32923/maw.v11i1.1021
https://doi.org/10.51190/jazirah.v4i2.121
https://doi.org/10.58401/takwiluna.v5i3.1734
https://doi.org/10.61104/alz.v3i5.2436
https://doi.org/10.14421/ref.v25i2.5754
https://doi.org/10.47435/al-qalam.v16i2.3244
https://doi.org/10.62976/ierj.v2i2.577

